
 8 

О.Н. Пряжникова 
РЕЛИГИОЗНЫЙ ФАКТОР  

И СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКОЕ РАЗВИТИЕ 
 
Ценности общества, распространенные в той или иной куль-

туре, традиционно рассматриваются в качестве одного из факторов 
экономического развития. Составляя сущностную основу нефор-
мальных институтов, определяющих особенности процесса взаи-
модействия между людьми, ценности и нормы поведения форми-
руются в значительной степени под влиянием господствующей в 
обществе религиозной традиции. 

Подход к изучению хозяйства как эволюционирующей сис-
темы, предполагающий анализ не только экономических, но и не-
экономических факторов (этических, психологических, правовых) 
был впервые предложен представителями немецкой исторической 
школы. Развивая эту теорию, М. Вебер и В. Зомбарт пришли к вы-
воду, что религиозные системы играют очень важную роль в гене-
зисе экономических систем. Описание процесса эволюции соци-
ально-экономической среды под влиянием протестантской этики 
мы находим у М. Вебера: «один из конституционных компонентов 
современного капиталистического духа… и всей современной 
культуры, – рациональное жизненное поведение на основе профес-
сионального призвания – возник… из духа христианской аскезы», 
которая «перемещалась… в профессиональную жизнь и приобре-
тала господство над мирской нравственностью, она начинала играть 
определенную роль в создании… современного хозяйственного 
устройства… формируя… жизненный стиль» каждого отдельного 
человека [Вебер М., с. 205–206]. 



 9

В архаических обществах религия и экономика представляют 
собой две составляющие единого целого1. В процессе социально-
экономического развития религиозные ценности, определяя прин-
ципы и этику ведения хозяйственной деятельности людей, оказывали 
значительное влияние на экономические результаты человеческой 
деятельности. В наши дни процессы секуляризации ослабляют 
влияние религии в обществе. В странах Западной Европы участие 
людей в религиозных практиках сокращается. Однако все чаще 
ставится под сомнение вывод о том, что сокращение участия в ре-
лигиозных практиках и снижение влияния церковных институтов 
приводит к снижению влияния на поведение людей ценностей, 
сформировавшихся в рамках той или иной религиозной традиции. 
Очевидно, что исторически доминировавшая в обществе религия 
всегда оставляет отпечаток в культуре и таким образом влияет на 
формирование отношений людей, даже если они нерелигиозны. 

В данной работе рассматриваются результаты новейших тео-
ретических и эмпирических исследований российских и зарубеж-
ных специалистов, затрагивающих вопросы влияния религиозной 
традиции на формирование уникальных характеристик социально-
экономических систем, социального капитала, предприниматель-
ской деятельности, а также взаимосвязь доминирующего вероис-
поведания и экономического роста. 

Религиозный фактор и социально-экономическая модель 

В настоящее время принято выделять следующие соци-
ально-экономические модели: англосаксонскую либеральную мо-
дель протестантского капитализма, западноевропейскую социал-
демократическую модель католико-протестантского капитализма, 
дальневосточную патриархально-корпоративную модель конфуци-
анского капитализма, мусульманскую авторитарную модель. Само 
наименование этих моделей подчеркивает значимость религиозной 
традиции в качестве одного из факторов их формирования. Более 
того, существуют исследования, подтверждающие эту точку зрения. 

                                                 
1 Эту взаимопроникающую связь можно увидеть, в частности, в субстантив-

ной теории происхождения денег Б. Лаума (B. Laum), согласно которой отношения 
между людьми и их божествами (приношения и ожидание взамен благословения) – 
«священный», а не рыночный обмен – дал толчок утверждению жертвенных быков 
в качестве меры стоимости и единицы расчетов в Древней Греции, сделав их про-
образом денег в их современном понимании [Semenova A., 2011]. 



 10 

Так, анализируя результаты исследования голландского профессора 
Г. Хофстеде, посвященного типологии культур и их влиянию на 
формирование ценностей трудовой культуры, В.В. Липов указывает 
на очевидную «связь между религиозными ценностями, особенно-
стями национальной деловой культуры и соответствующими со-
циально-экономическими моделями» и соотносит их с домини-
рующими в разных странах конфессиям [Липов В.В., 2005, с. 58]. 

Исследование Г. Хофстеде1, дополненное М. Минковым и 
Г.Я. Хофстеде, посвящено определению ценностных установок ра-
ботников и студентов в 76 странах по следующим характеристикам: 
1) дистанцированность власти отражает степень неравенства людей 
при принятии решений; 2) индивидуализм – предпочтение опираться 
на собственные силы, заботясь о себе и своих близких; 3) маску-
линность / фемининность отражает распределение эмоциональных 
ролей между мужчинами и женщинами и показывает насколько в 
культуре ценится целеустремленность, героизм; 4) избегание не-
определенности отражает склонность контролировать будущее и 
уровень толерантности к нетрадиционному поведению и идеям; 
5) прагматизм или долгосрочная / краткосрочная ориентирован-
ность связаны с выбором фокуса внимания в действиях человека 
(будущее, настоящее или прошлое) – чем выше этот показатель, 
тем в большей степени общество склонно к иерархии, чем к равен-
ству, к следованию коллективным интересам, а не интересам ин-
дивида, к этическому релятивизму и т.д.; 6) потворство желаниям – 
отражает в какой степени социальные нормы и самоконтроль огра-
ничивают «практики получения удовольствия». 

Используя данные, размещенные на сайте, посвященном ис-
следованиям Г. Хофстеде2, мы рассчитали среднее значение дан-
ных показателей по группам стран: протестантские (Англия, Новая 
Зеландия, Дания, Норвегия, Финляндия, Швеция), католические 
страны Европы (Австрия, Бельгия, Ирландия, Испания, Италия, 
Португалия, Франция), католические страны Латинской Америки 
(Бразилия, Аргентина, Мексика, Колумбия, Венесуэла, Эквадор), 
православные страны (Болгария, Россия, Румыния, Сербия, Греция), 
страны конфуцианской традиции (Гонконг, Китай, Сингапур, Тай-
вань, Япония), исламские страны (Индонезия, Иран, Малайзия, 

                                                 
1 Hofstede G., Hofstede G.J., Minkov M. Cultures and organizations: Software 

of the mind. – 3 rd ed. – N.Y.: McGraw-Hill, 2010. – 576 p. 
2 The Hostede centre. – Mode of access: http://geert-hofstede.com/countries.html 



 11

Пакистан, Турция). Результаты сведены в табл. 1, в которой также 
приводятся показатели иудейского государства Израиль. 

 
Таблица 1 

Ценностные характеристики культур стран  
и преобладающие в них религиозные конфессии 

 

Страны 
Дистанци-
рованность 
власти 

Индиви-
дуализм 

Маску-
линность

Избежание 
неопреде-
ленности 

Прагматизм Потворство 
желаниям 

Протестантские 28 74 30 41 40 67 
Католические 
(Европа) 49 61 55 78 52 48 

Католические 
(Латинская 
Америка) 

71 25 62 78 23 80 

Православные 85 31 40 90 64 21 
Израиль 13 54 47 81 38 - 
Исламские 72 26 47 60 42 46 
Конфуцианской 
традиции 63 26 60 57 71 45 

 
Данные ценностные характеристики сформировались под 

влиянием доминирующей религиозной традиции, но влияние ока-
зали также и другие факторы, такие как природные и климатиче-
ские условия, исторический путь развития и т.д. В результате при 
ряде сходств мы видим расхождения ценностных установок культур 
европейских и латиноамериканских стран, возникших в рамках 
одной католической религиозной традиции. Значения этих показа-
телей и их сочетания иллюстрируют уникальный набор ценностных 
приоритетов, определяющих особенности экономического поведе-
ния и экономического развития в той или иной культуре и форми-
рующих конфессионально-цивилизационную специфику. 

Так склонность к предпринимательству тесно связана с 
уровнем индивидуализма; показатель «потворство желаниям» явля-
ется индикатором модели потребления; особенности и уровень 
рыночной конкуренции зависят от таких показателей, как дистан-
цированность власти, маскулинность / фемининность; прагматизм 
или долгосрочная / краткосрочная ориентированность влияет на 
склонность к сбережению. Предпочтение опираться на собствен-
ные силы (индивидуализм) можно связать со сформировавшимся в 
обществе отношением к перераспределению благ. Высокий уро-
вень индивидуализма в протестантских странах (74), католических 



 12 

странах Европы (61) и Израиле (54) коррелирует с негативным от-
ношением представителей этих вероисповеданий к перераспреде-
лению благ, по сравнению с отношением последователей других 
религий. Соответствующие предпочтения находят отражение в го-
сударственной политике перераспределения благ в странах разных 
культурных традиций [Guiso L. et al., 2006, p. 41, 43]. 

Процесс взаимодействия религиозной составляющей культуры 
и экономического развития приводит к равновесию социально-
экономической среды, которое воплощается в социально-экономи-
ческой модели и политическом устройстве общества. Подобной 
точки зрения придерживается, например, Г. Григориадис (см. табл. 2) 
[Grigoriadis T., 2013, p. 30]. 

 
Таблица 2 

 Экономическая система Эволюция политического режима 

Протестантизм Либеральная / Социальная 
демократия 

Ограниченное лидерство →  
Представительная демократия 

Иудаизм Регулируемый капитализм 
Лишенный государственности  

космополитизм → Фрагментированная  
демократия 

Католицизм Государственный  
корпоратизм / Клиентелизм

Неограниченная монархия →  
Лоббистская демократия или фашизм 

Православие Византийская олигархия 
Бюрократический империализм →  

Клановая демократия или коммунизм,  
или авторитаризм 

Ислам Предпринимательская 
аристократия 

Нормативный империализм →  
Исламский плюрализм или теократия,  

или авторитаризм 
 
Либеральная / социальная демократия (США, Великобрита-

ния, Швеция, Дания, Норвегия, Финляндия, послевоенная Германия, 
Нидерланды) представляет собой протестантскую рыночную эко-
номику, в которой институт регулярных выборов, широкие граж-
данские права и развитый частный сектор экономики дополнены 
предоставляемым государством социальным обеспечением. 

Израильская модель регулируемого капитализма характери-
зуется менее интенсивным вмешательством государства в эконо-
мику по сравнению с практиками стран Западной Европы. 

В основе государственного корпоратизма / клиентелизма на-
ходится институт конкурентных выборов и защита минимального 
набора гражданских прав (Бразилия, Испания, Италия, Франция, 
Бельгия, Австрия). Распространенная в данных странах система 
социального обеспечения во многом отражает социальные уста-
новки католической церкви. 



 13

Византийская олигархия (СССР, Россия, Украина, Болгария, 
Румыния, Сербия, Греция) предполагает наличие значительного 
государственного сектора в экономике, а также существование 
номинальных или реальных правил, регулирующих процедуру вы-
боров. Государство регулирует экономику, а частный сектор инсти-
туционально находится в зависимости от государства. При этом в 
обществе существует высокий спрос на общественные блага, что 
отражает сложившиеся в православной традиции организационные 
нормы, в рамках которых предпочтение отдается принципу иерар-
хичности в ущерб прозрачности. 

Экономическая система, названная Григориадисом предпри-
нимательской аристократией (Иран, Турция, Египет, Индонезия, 
Малайзия), предполагает господство корпоративных элит как в част-
ном, так и в государственном секторах, где ключевые руководители 
назначаются или напрямую, или с использованием иных процедур, 
но непосредственно государством [Grigoriadis T., 2013, p. 32]. 

В своих исследованиях Г. Григориадис и Б. Торглер рассма-
тривают влияние религиозных норм и религиозной идентичности 
на формирование спроса на общественные блага и особенности их 
распределения. Так в странах протестантской и католической тра-
диции местные органы власти обеспечивают производство обще-
ственных благ на основе социального контракта с гражданами.  
В странах же исламской и православной традиций обеспечение 
общественными благами воспринимается обществом как гарантия 
коллективного благосостояния и социальной справедливости, а 
административная эффективность определяется не способностью 
властей следовать данным обещаниям, а демонстрацией привер-
женности обязательствам бороться с бедностью и неравенством 
[Grigoriadis T., Torgler B., 2013, p. 30]. Так называемые коллекти-
вистские экономические системы, которые характеризуются высо-
ким спросом граждан на общественные блага, присущи странам, 
где большинство населения являются приверженцами «коллектив-
ных» религиозных традиций – католицизма, православия и ислама. 

Влияние религии на общественное устройство можно про-
следить во взаимосвязи религиозных норм и светских правовых 
актов, распространении религиозных ценностей и практик на бюро-
кратические институты общества, а также в восприятии рели-
гиозных общин в качестве прототипа экономической системы, в  
соответствии с которым формируются экономическая среда и эко-
номическая политика. 



 14 

Анализируя религиозные общины как прототипы экономи-
ческих систем, Г. Григориадис обращается к опыту православия и 
иудаизма. Принципы экономической жизни еврейских поселенцев 
в Палестине до создания государства Израиль – физический труд и 
стремление к самообеспечению в сочетании с безразличием к ма-
териальной выгоде, социально-экономическому статусу и полити-
ческой власти – позже стали основополагающими для израильского 
общества, сделали возможным возникновение кибуцев и мошавов, 
а также определили особенности структуры общественных инсти-
тутов Израиля. 

Кибуц как модель организации предполагает добровольное 
членство (отсутствие частной собственности в кибуцах «компен-
сируется» правом выхода из него) и демократическую природу 
коллективных процедур, осуществляемых общим собранием всех 
взрослых членов кибуца. Важными характеристиками модели ки-
буца также является мониторинг и контроль на всех уровнях 
структуры, взаимодополняемость индивидуальных и коллективных 
интересов, эффективность каналов распространения информации, 
наличие обратной связи внутри коллектива, отсутствие какого-
либо универсального централизованного набора правил распреде-
ления ресурсов внутри кибуцев. Этой модели присущ баланс между 
уравнительной системой перераспределения ресурсов и доброволь-
ным участием в коллективе. Несмотря на то, что члены общины с 
большей производительностью труда имеют меньше стимулов ос-
таваться в ней, чем те, чья производительность ниже, в условиях 
равного потребления богатые кибуцы остаются привлекательными 
и для более производительных членов. В кибуцах им обеспечен 
оптимальный уровень экономической безопасности, в результате 
издержки выхода оказываются достаточно высокими. В некоторых 
кибуцах также существуют эффективные схемы поощрений наи-
более продуктивных членов. 

В кибуце главный стимул к труду традиционно связан с от-
ношением к труду как к процессу самореализации. Такая трудовая 
этика мотивирует работников вносить вклад в благосостояние  
общины. Ответственное отношение к труду в общине объясняет 
устойчивость такой формы организации экономической и социаль-
ной жизни при отсутствии прав собственности и дифференциации 
материального вознаграждения. При этом исследователи полагают, 
что именно идеологические установки трудовой этики, а не следо-
вание принципам альтруизма, обеспечивают действенную взаимо-
помощь среди членов кибуца и его организационную целостность. 



 15

Прозрачная процедура голосования и необходимость под-
держки 2/3 членов общины при принятии в нее новых членов де-
монстрируют пример сочетания принципов демократии и коллек-
тивизма. Это позволяет рассматривать кибуц как демократический 
религиозный коллектив и институциональный прототип общества, 
в основе которого лежат как взаимная поддержка, так и рыночные 
стимулы. Баланс интересов коммуны и частных интересов ее  
членов устанавливает верхний предел личных доходов и личной 
инициативы. Одновременно добровольность участия в кибуце ус-
танавливает нижний предел управленческого контроля и коррек-
тирует дефекты иерархичной структуры. 

По мнению Т. Григориадиса, кибуц предлагает институцио-
нальные и экономические основы, которые и сформировали мо-
дель социально-экономической системы государства Израиль. Она 
одновременно сочетает в себе черты коллективизма и индивидуа-
лизма, общинности и рыночных стимулов, государства всеобщего 
благосостояния и либеральной рыночной экономики, с четкой наце-
ленностью на политическое представительство интересов и защиту 
прав граждан всех слоев общества [Grigoriadis T., 2013, p. 10]. 

Анализируя социально-экономическое устройство русского 
православного монастыря как примера религиозной общины, Г. Гри-
гориадис указывает на тот факт, что в отличие от кибуца, пред-
ставляющего собой институт коллективной демократии, русский 
православный монастырь представляет собой пример диктатуры 
как способа управления коллективом, так как не предусматривает 
возможности выхода из общины и закрепляет за наместником аб-
солютную власть в распределении ресурсов общины и установле-
нии размера вклада каждого ее члена. 

В процессе развития монастырей, роста их интеллектуального 
и политического влияния церковные принципы монастырского 
устроения были инкорпорированы в государственные структуры 
Византийского государства. Сущностные основы коллективных 
форм восточного православия получили свое оформление в конце 
XI – начале XII в. Они предполагали духовное развитие христиан 
внутри монастырской общины, при этом допуская возможность 
появления в ней харизматических личностей, которые могли бы 
стать ролевой моделью и для мирян. Организации жизни духовных 
лиц в Византии была свойственна иерархичность и харизматичное 
лидерство, а также практика духовного подвижничества и незави-
симости от материальных благ. 



 16 

Император Византии нес ответственность за благосостояние 
народа перед церковью, которая устанавливала этические стандарты 
административного поведения. Церковь осуществляла посредни-
чество между феодальной элитой и государственными чиновни-
ками с одной стороны и средним и низшим классами – с другой. 
Она доносила интересы народа до элит, пользуясь при этом госу-
дарственными субсидиями для собственного выживания. В основе 
договора между императором и церковью (в отсутствие четкого 
разделения секулярных и духовных регламентаций) лежал обмен: 
церковь получала права собственности на материальные ресурсы  
и пыталась максимизировать их, а император – сакрализацию  
своей власти. 

Сходная модель взаимоотношений религиозных и государ-
ственных институтов существовала в Киевской Руси и Москов-
ском княжестве. Во второй половине XIV в. был основан Троице-
Сергиевский монастырь, который вскоре стал духовным центром 
русского православия. Регулярные паломничества в монастырь 
Великого князя Василия III и Ивана Грозного, как и предоставле-
ние монастырю имущественных и экономических привилегий, 
свидетельствовали о значимости легитимации власти духовными 
лидерами нации. Одновременно в монастыре формировалась иерар-
хическая структура: настоятель, келарь, казначей, стряпчий и дьяки. 
В этой структуре настоятель обладает абсолютной властью распо-
ряжаться собственностью монастыря, хотя при этом и он и другие 
члены общины лишены формальных личных прав собственности. 
Управленческий контроль на всех уровнях иерархии, семейные и 
экономические связи с дворянским сословием (в XVI веке 38% 
монахов были выходцами из класса землевладельцев), получение 
привилегий и льгот от московской власти, обеспечение монахов 
минимальными ресурсами для поддержания их существования 
стали экономической основой жизни православного монастыря 
[Grigoriadis T., 2013, p. 13]. 

Впоследствии в результате реформ Петра I и Екатерины II, 
российская православная церковь стала своего рода администра-
тивной единицей, находящейся в подчинении главы государства. 
Она потеряла свое влияние в качестве автономного участника по-
литической жизни России. При этом православие стало состав-
ляющей частью социальной и политической идентичности россий-
ского общества, а устройство экономики монастыря во многом 
нашло отражение в социально-экономической модели, утвердив-
шейся в России. 



 17

Религия и социальный капитал 

Религия тесно связана с социальным капиталом, понятием, 
введенным в научный дискурс П. Бурдье, определившим его как 
«агрегацию действительных или потенциальных ресурсов, связан-
ных с включением в прочные сетевые или более-менее инсти-
туциализированные отношения взаимных обязательств или при-
знаний»1. Иными словами, социальный капитал представляет собой 
социальные связи, которые могут выступать ресурсом получения 
выгоды. 

При этом религия в большей степени связана с когнитивным 
социальным капиталом, а не структурным. Когнитивный социаль-
ный капитал представляет собой нормы поведения и доверие, ко-
торое в свою очередь включает в себя общее доверие и доверие к 
институтам (полиции, правительству, церкви, средствам массовой 
информации и т.д.). Структурный капитал – это социальные сети, 
неформальные (связи между друзьями, родственниками, коллегами, 
соседями) и формальные (ассоциации и добровольные организации: 
профессиональные, религиозные, культурные и т.д.). 

Рассматривая влияние религии на социальный капитал, важно 
подчеркнуть, что часто такие понятия, как религиозность, вера и 
духовность ассоциируются с такими понятиями, как солидарность, 
честность, щедрость, альтруизм, гуманность, благотворительность 
и т.д. Подчеркивая позитивное воздействие религиозности на со-
циальный капитал, ряд исследователей утверждают, что люди,  
активно участвующие в жизни церковных общин, развивают от-
ношения доверия, получают навыки гражданской активности, рас-
ширяют свои коммуникации благодаря возникающим в процессе 
развития общин социальным сетям2. 

Вместе с тем религиозная активность может сокращать время, 
которое могло бы быть использовано для другой деятельности, 
например, участия в волонтерских кампаниях вне церкви. Отрица-
тельное воздействие религиозности на социальный капитал может 
возникать по причине того, что вовлеченность в одну из религиоз-
                                                 

1 Цит. по: Градосельская Г.В. Сетевые измерения в социологии: Учебное 
пособие / Под ред. Г.С. Батыгина. – М.: Издательский дом «Новый учебник», 2004. – 
248 с. – С. 34. – Режим доступа: http://socioline.ru/pages/gradoselskaya-g-v-setevye-
izmereniya-v-sotsiologii 

2 Halman L., Luijkx R. Social capital in contemporary Europe: Evidence from 
the European // Portuguese j. of social science. – 2006. – Vol. 5, N 1. – P. 65–90. – 
Mode of access: http://pure.uvt.nl/portal/files/761307/socialcapital.pdf 



 18 

ных групп может способствовать снижению толерантности по от-
ношению к тем, кто не разделяет ценностей и убеждений этой 
группы. Кроме того, наличие в обществе нескольких конфессий 
может снижать общий уровень доверия, так как люди меньше до-
веряют тем, кто не принадлежит их вероисповеданию. Отношения, 
формирующиеся под влиянием доминирующей религии, распро-
страняются во всем обществе, могут оказывать давление и навязы-
вать соответствующие нормы поведения представителям других 
конфессий и нерелигиозным членам общества. 

Разные религии могут формировать разные установки в соци-
альных отношениях. Так, в католицизме больший акцент делается 
на тесную связь между церковью и семьей, развиваются верти-
кальные связи, а горизонтальным не придается особого значения. 
Протестантизм, наоборот, благоприятствует росту социальных 
связей вне церкви и семьи. Такого рода подход часто используется 
и для деления мировых религий на иерархичные (католицизм, пра-
вославие, ислам) и неиерархичные (протестантизм, индуизм, буд-
дизм). В целом многочисленные исследования отношений доверия 
подтверждают позитивное влияние на социальный капитал про-
тестантизма и негативное – католицизма [Kaasa A., 2013, p. 581]. 

Проведя анализ данных Европейского исследования ценно-
стей (European values study 2008), касающихся веры, участия в 
церковных службах и жизни общин, численности населения, при-
надлежащего той или иной конфессии, А. Кааса нашла подтвер-
ждение тому, что неформальная религиозность (вера и посещение 
службы) способствует развитию социального капитала, так как 
стимулирует участие в различных организациях и, таким образом, 
помогает освоению гражданских навыков, продвигая в обществе 
такие ценности, как солидарность, альтруизм, честность. Иссле-
дование также выявило, что приверженцы иерархических религий 
менее склонны принимать участие в социальной жизни и часто 
предпочитают перекладывать ответственность во всех сферах жизни 
общества на государство. Также было подтверждено негативное 
влияние иерархических религий на развитие когнитивного соци-
ального капитала. Наивысший уровень развития всех аспектов  
социального капитала был выявлен в протестантских странах, а 
самый низкий – в странах с иерархическими религиями [Kaasa A., 
2013, p. 590]. 

 



 19

Религиозность и предпринимательство 

Религиозные ценности оказывают влияние на восприятие ин-
дивидом и обществом предпринимательской деятельности. В раз-
ных религиозных традициях предпринимательство оценивается 
по-разному, формируются разные паттерны деловой активности. 
Один из первых портретов «идеального» предпринимателя мы на-
ходим в Ветхом Завете, а именно в Притчах царя Соломона, где 
воспевается добродетельная женщина: она трудолюбива («Добы-
вает шерсть и лен, и с охотою работает своими руками» (31:13));  
ей присущи предпринимательские качества («Задумает она о поле, 
и приобретает его; от плодов рук своих насаждает виноградник» 
(31:16)); она честна («Она чувствует, что занятие ее хорошо, и – 
светильник ее не гаснет и ночью» (31:18)); она занимается благо-
творительностью («Длань свою она открывает бедному, и руку 
свою подает нуждающемуся» (31:20)); она религиозна («…жена, 
боящаяся Господа, достойна хвалы» (31:30)). Перед нами предстает 
«образ предпринимателя», в котором стремление к материальным 
благам гармонично сочетается с духовными ценностям. Этот образ 
поддерживается Библией и во многом представляет собой ценно-
стное наполнение предпринимательской деятельности в авраами-
ческих религиях [Friedman H., Adler W.D., 2011]. 

Отношение к предпринимательству представляет собой один 
из каналов, посредством которого религия, будучи важной состав-
ляющей культуры, может оказывать влияние на результаты эконо-
мической деятельности. Это влияние представляется комплексным 
и непрямым, находящимся в зависимости от уникальных личност-
ных характеристик индивида, его этнической принадлежности, 
особенностей социальных сетей, образования, политического ре-
жима и т.д. Культурная традиция влияет на формирование среды, в 
которой ведется бизнес, на разнообразные аспекты экономического 
поведения, включая принятие решения о том, стать ли самозаня-
тым или наемным работником. Предприниматель вынужден вести 
свою деятельность в условиях риска, поэтому сформировавшиеся 
в условиях культуры, «нерасположенной» к риску (risk-averse), 
индивиды имеют меньшую склонность к предпринимательству. 

С. Дракопулус-Додд и П.Т. Симан1 выделяют три канала вли-
яния религии на предпринимательство: религиозная принадлежность 

                                                 
1 Drakopoulou-Dodd S., Seaman P.T. Religion and enterprise: an introductory explo-

ration // Entrepreneurship theory and practice. – Malden, 1998. – Vol. 23, N 1. – P. 71–86. 



 20 

индивида определяет связь между его убеждениями и предприни-
мательским поведением; под влиянием господствующих религи-
озных представлений происходит синтез и формирование системы 
общественных ценностей и доверия; в результате предпринима-
тельская деятельность во многом становится воплощением рели-
гиозных установок. 

Позитивное влияние религии на предпринимательскую актив-
ность стало частью концепции протестантской трудовой этики, 
согласно которой протестантская трудовая этика, в отличие, на-
пример, от католической, создает благоприятные условия для пред-
принимательства. Протестантская, в особенности кальвинистская, 
этика стимулирует трудовую активность, учреждение собственных 
фирм, участие в торговых операциях, накопление богатства в том 
числе и в секулярном обществе, в отличие от католицизма, кото-
рый скорее осуждает накопительство. Среди приверженцев про-
тестантизма традиционно высок уровень образования, что также 
оказывает положительный эффект на экономический рост и пред-
принимательскую деятельность. А.П. Макдональд1 указывает на то, 
что у протестантов выше, по сравнению с католиками, внутренний 
локус контроля2, что представляет собой важнейшую психологи-
ческую характеристику успешного предпринимателя. 

Проанализировав связь макроэкономических показателей раз-
вития предпринимательства и распространенного вероисповедания, 
А. Хенли выявил связь высокого уровня предпринимательской 
активности и новейших форм христианских конфессий, а именно 
евангелистов, пятидесятников, харизматиков, число последовате-
лей которых быстро растет, в особенности (но не только), в менее 
развитых регионах мира. Причастность к этим конфессиям требует 
от их членов значительно больших, чем в традиционных иерархи-
ческих христианских конфессиях приверженности религиозным 
ценностям и благочестия. Это оказывает влияние на все аспекты 
жизни этих христиан, в том числе способствует эффективности 
социальных сетей и росту доверия, что, в свою очередь, благо-
приятно сказывается на развитии предпринимательства [Hanley A., 
2014, p. 23]. 

                                                 
1 MacDonald A.P. More on the protestant ethic // J. of consulting and clinical 

psychology. – Washington, 1972. – Vol. 39, N 1. – P. 116–122. 
2 Внутренний локус контроля – теоретическое понятие модели личности 

Дж. Роттера, означающее веру индивида в то, что его поведение детерминируется 
им самим. 



 21

Исследование взаимодействия греческого православия с эко-
номической активностью, в целом, свидетельствует о позитив- 
ном эффекте православной традиции на формирование деловых 
отношений и деятельности, благоприятствующей экономическому 
развитию1. 

Высокий уровень предпринимательской активности наблю-
дается у представителей иудейской диаспоры в различных странах. 
Этот факт исследователи объясняют тем, что среди иудеев тради-
ционно высоки инвестиции в образование. Это исторически связано 
с тем, что около 70 г. н.э. в иудейской религиозной традиции осо-
бую важность приобретает изучение и понимание Торы, и каждый 
иудей становится ответственным за обучение своих сыновей ре-
лигиозным законам. Кроме того, развитию предпринимательства 
благоприятствуют высокий уровень доверия и укорененность сете-
вых отношений внутри иудейского этнического сообщества, а также 
позитивное отношение к инновационному мышлению и иннова-
ционной деятельности. Склонность иудеев к предпринимательству 
подтверждают исследования К. Миннса и М. Ризова2 занятости  
в Канаде в начале ХХ в., согласно которым число самозанятых  
иудеев превышало аналогичные показатели среди других этниче-
ских групп населения (Zelekha Y. et al, 2014, p. 751). 

В обществе, в котором господствует буддистская традиция, 
укоренена концепция правильной жизни (right livelihood), которая 
тормозит развитие предпринимательства, например, стимулируя 
индивида избегать использования возможностей, ведущих к сози-
дательному разрушению (creative destruction). Это предположение 
подтверждается фактическими данными, согласно которым буд-
дизм предстает одним из факторов, подавляющих развитие пред-
принимательства в Индии3. 

Влияние индуизма на предпринимательство оценивается экс-
пертами как позитивное, при этом указывается на сходство индуи-
стской и протестантской трудовой этики. В индуистской культуре 
                                                 

1 Tassiopoulos D. Greek Christian orthodoxy and entrepreneurship // Entrepre-
neurship and religion / Ed. By Dana L.P. – Cheltenham, Northampton, 2010. – 456 p. – 
P. 121–134. 

2 Minns C., Rizov M. The spirit of capitalism? Ethnicity, religion, and self-
employment in early 20th century Canada // Explorations in economic history. – 2005. – 
Vol. 42, N 2. – P. 259–281. – Mode of access: http://personal.lse.ac.uk/minns/Minns_ 
Rizov_EEH_2005.pdf 

3 Audretsch D.B., Bönte W., Tamvada J.P. Religion and Entrepreneurship: Discus-
sion paper N DP6378 / Centre for economic policy research (CEPR). – L., 2007. – 30 p. 



 22 

высока роль морали при совершении торговых операций, привет-
ствуется свободная конкуренция, а накопление богатства не явля-
ется источником вины. Общественное устройство в индуистской 
культуре способствует эффективному развитию класса предпри-
нимателей, при этом самую высокую доходность от предприни-
мательской деятельности получают представители низших каст. 
Г.Д. Винод приходит к выводу, что благодаря практике разделения 
рисков кастовая система благоприятна для накопления социаль-
ного капитала, а кроме того она способствует развитию у индивида 
предпринимательских навыков в рамках традиционной экономи-
ческой активности внутри той или иной касты1. 

В отношении ислама среди исследователей распространено 
представление о его негативном влиянии на предпринимательскую 
активность. При этом следует иметь в виду недостаточное количе-
ство эмпирических исследований, опираясь на которые можно было 
бы однозначно подтвердить или опровергнуть подобное мнение.  
В исламской культуре велика роль фатализма, что снижает моти-
вацию индивида, в том числе в сфере предпринимательства, осу-
ществлять какие бы то ни было усилия по развитию и изменению 
своей деятельности, что, в свою очередь, негативно сказывается на 
качестве конкурентной среды. Согласно Хантингтону2 экономи-
ческое развитие и предпринимательскую деятельность тормозят 
такие черты исламской культуры, как недоверие к научному зна-
нию, высокая степень консерватизма и традиционализма. Исследо-
ватели приходят к выводу, что мусульмане обладают относительно 
низким внутренним локусом контроля, а также менее склонны к 
риску, чем, например, христиане [Zelekha Y. et al, 2014, p. 752]. 

Й. Залеха вместе с рядом исследователей провел анализ дан-
ных базы глобального мониторинга предпринимательства (global 
entrepreneurship monitor (GEM)), профессиональной Интернет-сети 
LinkedIn, а также индекса Института глобального развития пред-
принимательства (GEDI index), индекса глобальной конкуренто-
способности (global competitiveness index) и других показателей, 
характеризующих развитие предпринимательства в 176 странах.  
В результате было подтверждено предположение о том, что различ-
ные религии имеют разнонаправленное влияние на развитие пред-

                                                 
1 Vinod H.D. The Oxford handbook of Hindu economics and business. – Oxford: 

Oxford university press, 2012. – 398 p. 
2 Huntington P.S. The clash of civilizations and the remaking of world order. – 

N.Y., 1996. – 367 p. 



 23

принимательства. Анализ показал, что иудеи обладают самой вы-
сокой склонностью к предпринимательской деятельности, далее по 
мере уменьшения склонности к предпринимательству следуют ин-
дусы, протестанты, православные, буддисты, католики и мусульмане. 

Кроме того, по результатам этого исследования был сделан 
вывод, что макроэффекты религии как составляющей преоблада-
ющей в стране культуры на уровень предпринимательской актив-
ности больше, чем то, как та или иная религия влияет на конкретный 
образ поведения ее последователей. Уровень предпринимательской 
активности в среднем по стране определяется преобладающей в 
ней религиозной традицией, а не зависит от относительной чис-
ленности населения той или иной конфессии. Однако в условиях, 
когда государство склонно регулировать религиозную деятельность, 
а также в странах, где низок религиозный плюрализм, механизмы 
влияния вероисповедания на предпринимательскую деятельность 
могут подавляться [Hanley A., 2014, p. 23]. 

Религиозность и экономический рост 

В последнее время наблюдается рост интереса к исследова-
нию влияния религиозных факторов на экономический рост. Клю-
чевым исследованием в этой области являются работы Р.М. Мак-
клири и Р.Дж. Барро. Эти авторы исходили из того, что религия 
влияет на результаты экономической деятельности главным обра-
зом посредством распространения и поддержания религиозной 
веры, а та, в свою очередь, влияет на формирование таких лично-
стных характеристик и особенностей поведения, как честность, 
трудовая этика, склонность к сбережениям, доверие. Они исполь-
зовали два показателя религиозности – религиозные верования, а 
именно веру в загробную жизнь, существование ада и рая, и уча-
стие в религиозной жизни, а именно посещение церкви. А также 
данные международных статистических исследований посещения 
церквей и данных о верованиях за период 1981–1999 гг. по 41 стране 
(Barro R.J., McCleary R.M., 2003, p. 772, 779). В качестве зависимой 
переменной был взят рост ВВП на душу населения. Макклири и 
Барро смогли выявить положительный эффект религиозной веры 
(веры в существование ада) как фактора, определяющего поведен-
ческие паттерны, на экономический рост. При этом был выявлено 
негативное влияние высокого уровня посещения церкви на эконо-
мический рост. Этот факт исследователи объясняют тем, что «рели-
гиозный сектор» начинает потреблять больше ресурсов, например 



 24 

времени, затрачиваемого на религиозную деятельность, при фик-
сированном продукте (религиозной вере), производимым данным 
сектором (Barro R.J., Mitchell J., 2004, p. 8). 

Таким образом, снижение доли населения, принимающего 
участие в религиозных практиках, способствует экономическому 
росту. В то же время исследования показывают, что влияние рели-
гиозных ценностей остается устойчивым, а секуляризация созна-
ния растет значительно медленнее, чем темп роста показателей 
ВВП [Hirschle J., 2013, p. 422]. 

Результаты, полученные Барро и Макклири, подтверждают 
наличие связи между религиозной верой и экономическим поведе-
нием, в том числе и отмеченной М. Вебером в связи с протестант-
ской этикой как ключевым фактором возникновения «духа капи-
тализма». При этом важно отметить, что благодаря разнообразию 
религий, распространенных в странах, охваченных данным иссле-
дованием (страны Африки, Латинской Америки, Азии, Европы), 
можно утверждать, что на экономический рост и трудовую этику 
оказывает влияние не только протестантизм. 

Вместе с тем стоит отметить, что эмпирические исследо-
вания, касающиеся оценки влияния религиозной составляющей 
культуры на экономический рост, немногочисленны и ограничены 
из-за недостатка данных о распространении различных религиоз-
ных верований и степени религиозности населения той или иной 
страны или региона. Особенно это характерно для России, где, с 
одной стороны, религия, вытесненная из культурного контекста и 
жизни общества на протяжении всего существования советской 
власти, только в последние два десятилетия восстанавливает свое 
присутствие в социальной среде, а с другой – сбор данных о рели-
гиозной принадлежности ограничен статьей 10 Федерального закона 
о персональных данных1. 

В этой связи особый интерес вызывает исследование Дж.К. Пер-
рета [Perret J.K., 2014], который на примере России попытался вы-
явить зависимость между распространением того или иного веро-
исповедания и экономическим ростом. Свое исследование Перрет 
провел на основе данных «Атласа религий и национальностей России: 
Арена», составленного исследовательской службой «Среда», а также 

                                                 
1 Федеральный закон Российской Федерации от 27 июля 2006 г. N 152-ФЗ 

«О персональных данных». – Режим доступа: http://www.rg.ru/2006/07/29/personaljnye-
dannye-dok.html 



 25

данных Роспатента о количестве выдаваемых патентов, последний 
показатель использовался как измеритель инновационности. 

Согласно «Арене», 41% россиян причисляют себя к Русской 
православной церкви; почти столько же – 38% – не исповедуют 
какой-либо веры (13%) или верят в существование некой высшей 
силы (25%), но не являются членами какой-либо конфессии; третья 
по величине группа населения России являются мусульманами – 
6,5% [Арена, 2012, с. 11]. Во всех регионах преобладает право-
славное население, за исключением Северного Кавказа, Татарстана, 
Башкирии, где большинство населения исповедует ислам, Тывы, 
где преобладает буддистское население, а также Республики Алтай 
и Якутии, где большая часть населения являются последователями 
язычества. 

Перрет исключил из своего исследования значительную долю 
населения – православных россиян, – руководствуясь аргументами, 
выдвинутыми Л.Р. Ианнакконе1, о том, что вера и реальная при-
верженность религиозным ценностям сильнее выражены у пред-
ставителей религиозных меньшинств. Кроме того, как показывает 
ряд исследований, часть россиян, идентифицирующих себя как 
православных, делали это, руководствуясь не религиозной моти-
вацией. Так, по данным ВЦИОМ2, 6% россиян, называющих себя 
православными, не являются крещенными. Согласно исследованиям 
ФОМ3 16% православных в России никогда не посещают храм, 
52% из них никогда не читали Библию, а по данным, собранным 
Б. Дубиным (Левада-центр), среди россиян, называющих себя пра-
вославными, в Бога верят лишь 40% [Костылев П.Н., 2014, с. 66]. 
Из этого следует с высокой долей очевидности, что самоидентифи-
кация значительной части россиян как православных отражает не 
их сознательную приверженность православному вероисповеданию, 
а, скорее, их желание заявить о своей культурной принадлежности. 

В своем анализе Перрет использует в качестве независимых 
переменных уровень распространения в регионах России того или 
иного вероисповедания, а в качестве зависимых переменных – 

                                                 
1 Iannaccone L.R. Introduction to the economics of religion // J. of econ. litera-

ture. – 1998. – Vol. 36. – P. 1465–1496. 
2 Религия в жизни россиян: Пресс-выпуск ВЦИОМ № 1116. – 10.12.2008. – 

Режим доступа: http://wciom.ru/index.php?id=459&uid=11099 
3 Ценности: религиозность. Сколько россиян верят в Бога, посещают храм 

и молятся своими молитвами? // Фонд общественного мнения. – 14.06.2013. – 
Режим доступа: http://fom.ru/obshchestvo/10953 



 26 

ВРП (валовый региональный продукт) и ВРП на душу населения, а 
также такой показатель, как инновационность. 

В ходе исследования была выявлена высокая положительная 
корреляция между распространением среди населения регионов 
России католического и протестантского вероисповедания и вели-
чиной ВРП на душу населения, при этом корреляция ВРП поло-
жительна для протестантизма и отрицательна для католицизма. 
Полученные результаты соответствуют гипотезе о том, что рас-
пространение среди населения как католицизма, так и протестан-
тизма способствует экономическому росту, хотя каналы этого 
влияния разнятся. Считается, что среди католиков, в частности в 
силу существования института исповеди, выше, чем у протестан-
тов, уровень доверия, и это повышает качество бизнес-среды. При 
этом протестантизм благоприятствует рыночному поведению и 
росту благосостояния, благодаря постулату Лютера о том, что 
ценности веры реализуются через труд, а не только посредством 
молитвы и веры как таковой [Perret J.K., 2014, p. 9]. 

Перрет обнаружил положительную корреляцию между уров-
нем ВРП и преобладанием среди населения регионов России му-
сульман-шиитов, и отрицательную – при преобладании мусульман-
суннитов. При этом выявлена отрицательная зависимость ВРП на 
душу населения и высокой доли исламского населения, однако  
для суннитов отрицательная зависимость более значительна. Выяв-
ленные закономерности подтверждают тезис о том, что в целом 
мусульмане менее, по сравнению с христианами, ориентированы 
на рыночное поведение, менее склонны к риску и открыты для 
всякого рода изменений, в том числе в экономической области, 
что, как было указано выше, отрицательно сказывается на развитии 
предпринимательской активности и экономическом росте. Кроме 
того, более выраженную негативную корреляцию с экономиче-
ским ростом доли мусульман-суннитов можно объяснить ограни-
чениями, которые сунны накладывают на заключение контрактов, 
вводя понятие «гарар» – элемент неопределенности, случайности, 
спекулятивный риск, – избыточность которого приводит к аннули-
рованию контракта [Perret J.K., 2014, p. 13]. 

Преобладание в регионах России буддистского населения 
отрицательно коррелируется как с уровнем ВРП, так и с уровнем 
ВРП на душу населения. При этом Перрет подчеркивает, что буд-
дистская традиция приветствует экономическую активность при 
условии, что она приводит к сокращению страдания, т.е. буддизм 
одобряет деятельность, в результате которой все ее участники вы-



 27

игрывают (win-win situation), либо не выигрывает никто (zero-win 
situation). В связи с этим можно сделать вывод, что в целом буддизм 
благоприятствует экономическому развитию, однако его положи-
тельный эффект менее значителен, чем в случае христианской или 
иудейской традиции. Христианство и иудаизм не препятствуют и 
такой экономической деятельности, при которой одна сторона вы-
игрывает, а другая проигрывает (win-lose situation), что, без сомне-
ния, расширяет возможности экономической активности во всем 
ее многообразии и в целом способствует экономическому росту 
[Perret J.K., 2014, p. 13]. 

Вместе с тем Перрету удалось выявить положительную связь 
между распространением иудаизма и ростом ВРП и ВРП на душу 
населения [Perret J.K., 2014, p. 17–18]. Эти результаты находятся в 
соответствии с представлениями о том, что иудаизм благоприят-
ствует экономическому развитию, в частности, по причине того, 
что Тора формирует у иудеев склонность к активному экономиче-
скому поведению. В ней говорится о материальных благах как о 
благословении, а о богатстве как о божественном даре, утвержда-
ется, что достойным этого дара человек становится благодаря  
активной деятельности при соблюдении ряда ограничений. 

В соответствии с результатами исследования в России вы-
сокая доля атеистов отрицательно коррелируется и с уровнем ВРП, 
и с уровнем ВРП на душу населения. Выявленную зависимость 
можно объяснить тем, что у атеистов наблюдается более низкий 
уровень доверия, чем у приверженцев каких-либо религий. Атеисты 
из-за недостаточного чувства общности проявляют к другим такой, 
относительно низкий, уровень доверия, какой верующие люди про-
являют к представителям иной религии. Кроме того, этот эффект в 
российской действительности может усугубляться правовым ни-
гилизмом населения, нивелируя роль института права как одного 
из факторов роста уровня доверия в обществе. 

В ходе исследования Перрету не удалось выявить устойчивой 
связи между вероисповеданием и инновационностью, за исключе-
нием того, что он смог установить незначительную положитель-
ную корреляцию между ростом числа патентов и распространением 
иудаизма и православных церквей, отличных от РПЦ. При этом 
коэффициент, отражающий взаимозависимость вероисповедания и 
инновационности, отрицателен и для католиков, и для протестантов, 
однако для католиков его величина больше [Perret J.K., 2014, р. 19]. 



 28 

*     *     * 

Религиозные ценности и религиозное мировоззрение, будучи 
на протяжении значительного отрезка истории человечества своего 
рода «субстанцией», соединяющей ткань общества, существенным 
образом влияют на формирование хозяйственной среды или соци-
ально-экономической модели, которая представляет совокупность 
институтов и механизмов, регулирующих экономическую деятель-
ность и взаимодействие экономических агентов. 

Многообразие существующих в России конфессий, наличие 
регионов компактного проживания населения, исповедующего 
различные религии, и доминирующего вероисповедания, а также 
исторический опыт искоренения религии из жизни общества – все 
эти обстоятельства делают изучение влияния религиозных и куль-
турных факторов на социально-экономическое развитие исключи-
тельно сложной задачей. Ее решение предполагает соединение  
эмпирических и теоретических исследований на стыке таких наук, 
как экономика, социология, социальная психология. Подобные ис-
следования имеют важное значение как для понимания экономи-
ческого поведения представителей разных культур и конфессий и, 
следовательно, для выработки механизмов стимулирования эко-
номического роста, так и для решения задачи плодотворного взаи-
модействия и сотрудничества представителей разных религиозных 
традиций. 

 
 

Список литературы 
 

1. Арена: Атлас религий и национальностей России // Исследовательская служба 
«Среда». – М., 2012. – 236 с. – Режим доступа: http://sreda.org/ru/arena/arena-v-pdf 

2. Вебер М. Избранные произведения. – М.: «Прогресс», 1990. – 805 с. 
3. Костылев П.Н. К критике базовых понятий социологии религии: «религиоз-

ность» // Социология религии в обществе Позднего Модерна: Сб. статей по 
материалам четвертой Международной научной конференции НИУ Белгород-
ский гос. ун-т / отв. ред. С.Д. Лебедев. – Белгород: ИД «Белгород», 2014. – 
С. 63–68. 

4. Липов В.В. Религиозные ценности как фактор зависимости от предшествую-
щего развития и формирования социально-экономических моделей // Экон. 
вестник Ростовского гос. ун-та. – Ростов-на-Дону, 2005. – Т. 3, № 3. – С. 57–73. 

5. Barro R.J., McCleary R.M. Religion and economic growth across countries // Ame-
rican sociological review. – 2003. – Vol. 68, N 5. – P. 760–781. 



 29

6. Barro R.J., Mitchell J. Religious faith and economic growth: What matters most-
belief or belonging? // Heritage foundation. – Washington, 2004. – Lecture N 841. – 
12 p. – Mode of access: http://www.heritage.org/research/lecture/religious-faith-
and-economic-growth-what-matters-most-belief-or-belonging 

7. Friedman H., Adler W.D. Moral capitalism: a biblical perspective // American j. of 
economics and sociology. – 2011. – Vol. 70, N 4. – P. 1014–1028. – Mode of access: 
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/ajes.2011.70.issue-4/issuetoc 

8. Grigoriadis T. Religious origins of democracies and dictatorships // Discussion paper, 
School of business & economics: Economics, Free university Berlin. – 2013. – 
N 2013/16. – 32 p. – Mode of access: https://www.econstor.eu/dspace/bitstream/ 
10419/85272/1/769721117.pdf 

9. Grigoriadis T., Torgler B. Religious identity, public goods and centralization: Evi-
dence from Russian and Israeli cities // Discussion paper, School of business & eco-
nomics: Economics, Free university Berlin. – 2013. – N 2013/13. – 40 p. – Mode of 
access: http://econstor.eu/bitstream/10419/80442/1/766287858.pdf 

10. Guiso L., Sapienza P., Zingales L. Does culture affect economic outcomes? // J. of econ. 
perspectives. – 2006. – Vol. 20, N 2. – P. 23–48. – Mode of access: http://pubs. 
aeaweb.org/doi/pdfplus/10.1257/jep.20.2.23 

11. Hanley A. Is religion associated with entrepreneurial activity? // Discussion paper 
N 8111, Institute for the study of labor (IZA). – Bonn, 2014. – 28 p. 

12. Hirschle J. «Secularization of consciousness» or alternative opportunities? The impact 
of economic growth on religious belief and practice in 13 European countries // J. for 
the scientific study of religion. – 2013. – Vol. 52, N 2. – P. 410–424. – Mode of access: 
http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/jssr.2013.52.issue-2/issuetoc 

13. Kaasa A. Religion and social capital: evidence from European countries // Internat. 
rev. of sociology. – 2013. – Vol. 23, N 3. – P. 578–596. – Mode of access: http:// 
www.tandfonline.com/doi/abs/10.1080/03906701.2013.856162?journalCode=cirs
20#.U61KdjaGjm4 

14. Perret J.K. Religion, growth and innovation in contemporary Russia: Schumpeter 
discussion paper / Schumpeter school of business and economics. University of 
Wuppertal. – 2014. – 26 p. – Mode of access: http://elpub.bib.uni-wuppertal.de/ 
edocs/dokumente/fbb/wirtschaftswissenschaft/sdp/sdp14/sdp14006.pdf 

15. Semenova A. Would you barter with God? Why holy debts and not profane markets 
created money? // American j. of economics and sociology. – 2011. – Vol. 70, N 2. – 
P. 376–400. – Mode of access: http://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/ajes.2011.70. 
issue-2/issuetoc 

16. Zelekha Y., Avnimelech G., Sharabi E. Religious institutions and entrepreneurship // 
Small business economics. – 2014. – Vol. 42, N 4. – P. 747–767. – Mode of access: 
http://link.springer.com/journal/11187/42/4/page/1 


