
 30 

И.Ю. Жилина 
ЭКОНОМИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ СОЦИАЛЬНОГО УЧЕНИЯ 

РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ 
 
Православие на протяжении всей российской истории, осо-

бенно в ее поворотные моменты, играло заметную роль в жизни 
общества. Одним из таких моментов в новейшей истории стал крах 
СССР и переход к рыночной экономике. В результате экономиче-
ских реформ изменилась социально-имущественная структура об-
щества: «миллионы людей оказались за чертой бедности, в то время 
как относительно небольшая группа сосредоточила в своих руках 
значительную часть материальных ресурсов страны» [Браславский П., 
2004, с. 1]. Но главным негативным итогом начала первого пост-
перестроечного десятилетия стал моральный упадок общества. 
Крушение идеала социальной справедливости, личные трагедии 
большинства граждан, озлобленность и социальная апатия, беспо-
мощность перед лицом олигархов и преступников не могли не за-
ботить церковь [Чаплин В., 2005]. 

В самом обществе, находившемся в переходном состоянии, 
возникли ожидания, обращенные к Русской православной церкви 
(РПЦ). Прежде всего, ожидалось появление церкви в общественном 
пространстве. Представлялось, что церковь, сохранившая какое-то 
духовное сокровище, предъявит его обществу как культурно, соци-
ально и собственно религиозно значимое для «мира». Эти ожидания 
оказались завышенными. Лишь в 2000 г. РПЦ опубликовала раз-
вернутую официальную позицию по общественно значимым во-
просам – «Основы социальной концепции» (ОСК) [Кырлежев А. 
Русская православная церковь.., 2003], в которых были сформули-
рованы «социально-этические принципы существования современ-
ного общества, те основы морали и начала естественного права, 
благодаря которым наша жизнь получает благодатное нравственное 



 31

питание и не скатывается в хаос, подобный эпохе коммунистиче-
ского или нацистского затмения разума» [Костюк К.Н. Социальная 
концепция Русской.., 2010]. В данной работе мы рассмотрим в ос-
новном экономические аспекты этой концепции, а также проана-
лизируем комментарии, с ней связанные. 

Общая характеристика Основ социальной концепции  
Русской православной церкви 

Одно из наиболее часто цитируемых определений понятия 
«христианское социальное учение» было предложено известным 
теологом, кардиналом Й. Хёффнером, который понимает его как 
«совокупность социально-философских (взятых, в сущности, из со-
циальной природы человека) и социально-теологических (взятых 
из христианского учения о Спасении) знаний о сущности и уст-
ройстве человеческого общества и о вытекающих отсюда и приме-
нимых к конкретным общественным отношениям нормах и задачах 
строя» [Хёффнер Й., 2001, с. 15]. В то же время православные бо-
гословы придерживаются разных точек зрения на необходимость 
создания православной социальной доктрины. Одни, как извест-
ный греческий теолог Г. Манцаридис (G. Mantzaridis), заявляют, 
что церковь не нуждается ни в собственной политической системе, 
ни в социальной доктрине, ни в создании социально-этической или 
этической системы, поскольку все, что необходимо религиозным 
христианам, как людям, так и миру, содержится в высказываниях 
Отцов церкви и постановлениях соборов [Hallensleben B., Soko-
lovski A., 2001, p. 6]. 

Другие выдвигают весомые аргументы в подтверждение ее 
необходимости. Так, игумен Вениамин (Новик) (1946–2010) писал, 
что поскольку христианство для христианина является не только 
«религией для внутреннего употребления» или неким терапев-
тическим средством утешения или системой самодисциплины, но 
принципом его жизни в целом, включая ее социальный, культур-
ный, политический, экономический, экологический и даже биоэти-
ческий аспекты, его ориентация в социуме возможна при наличии 
у Церкви представления о некоем общественном идеале, воспри-
нимаемом в эсхатологической перспективе спасения [Вениамин 
(Новик), игумен, 2000]. 

Социальная доктрина позволяет Церкви не только представ-
лять свое видение общественного идеала, но и «предлагать или 
высказывать суждения о конкретных экономических, социальных 



 32 

и политических ситуациях» [Sollogoub M., 2009], о современном 
ей обществе. В то же время, это не учение об обществе как таковом, 
а «представление об обществе, бытующее в свете и в фокусе пре-
ображающей силы церкви, обществе рядом с церковью. Таким  
образом, социальное учение церкви имеет нормативную природу, 
преобразовывающую истины веры в нормы социальной жизни» 
[Костюк К.Н., 2014, с. 360]. «Создавая социальное учение, Церковь 
простирает свой дар Богопознания до способности высветить бо-
гословское содержание социального измерения жизни. Она опре-
деляет при этом те задачи, служения, методы, которые естест-
венны и приемлемы для современного общества» [Костюк К.Н., 
2001, с. 118]. 

После падения коммунизма сложилась ситуация, когда цер-
ковь может без вмешательства государства определять свое место 
в обществе. Эта ситуация поставила перед церковью целый ряд 
сложных задач, в частности задачу преодоления отгороженности 
от общественной жизни, сложившуюся в советское время. Слож-
ность решения этой и других задач определялась тем, что пост-
советское общество оказалось одним из самых секулярных об-
ществ мира. 

«Если раньше служитель Церкви общался почти исключи-
тельно со своими прихожанами, которые мыслили теми же катего-
риями, что и он сам, то теперь священник столкнулся лицом к лицу 
с огромной массой невоцерковленных людей, чьи знания о религии 
были рудиментарными или нулевыми… Если раньше общество 
жило своей жизнью, а Церковь – своей, то теперь Церковь оказа-
лась вовлеченной в общественную дискуссию по основным во-
просам современности» [Иларион (Алфеев), 2005]. По сравнению  
с дореволюционным периодом коренным образом изменились про-
фессиональная структура и уровень образования населения, исчезла 
прежняя «православная интеллигенция». В постсоветский период 
церковь столкнулась с феноменом религиозного плюрализма, ин-
формационной и политической открытости. Опыта существования 
в такой среде у РПЦ практически не было [Зубов А., 1995]. Очевидно, 
что старые дореволюционные модели взаимоотношений церкви и 
личности, церкви и общества в современных условиях не работают 
[Башкиров В, 2006; Браславский П., 2004, с. 6]. 

В то же время в самой церкви сформировались различные 
представления о способах взаимодействия с обществом, которые 
условно можно назвать фундаменталистскими и либеральными, и 
возникла необходимость в выработке внутрицерковного консен-



 33

суса [Костюк К.Н., 2001, с. 116]1. Создание социальной концепции 
можно рассматривать как часть процесса консолидации внутри 
церкви [Костюк К.Н., 2014, с. 360]. 

Инициатором и идеологом разработки социальной концеп-
ции РПЦ был будущий патриарх РПЦ, митрополит Смоленский и 
Калининградский Кирилл (Гундяев). Избранное им направление 
часто называют «новым консерватизмом», «модернизацией на ос-
нове традиции». Речь идет о соединении традиционных православ-
ных форм с современными аргументацией и стилистикой. Цель со-
единения старого и нового, по словам патриарха Кирилла, состоит 
в том, чтобы «христианская мотивация присутствовала во всем, что 
составляет сферу жизненных интересов человека» [Вовченко Б.В., 
2010, с. 2]. Эта позиция будущего патриарха, а в немалой степени 
также его политическое чутье и организаторские способности  
оказали на содержание документа огромное влияние [Филатов С., 
2012, с. 16; Костюк К., 2003; Костюк К.Н., 2014, с. 349]. 

В 1994 г. Архиерейский собор РПЦ принял решение о разра-
ботке «всеобъемлющей концепции, отражающей общецерковный 
взгляд на вопросы церковно-государственных отношений и про-
блемы современного общества в целом» [Архиерейский Собор.., 
1994]. Была создана рабочая группа, которой руководил митропо-
лит Кирилл, и в которую вошли архиереи и клирики РПЦ, профес-
сора духовных школ, сотрудники синодальных отделов. 

Касаясь истории создания документа, прот. Всеволод Чаплин 
отмечал, что он был разработан в сжатые сроки в условиях давления 
как со стороны представителей различных точек зрения, сущест-
вующих в среде верующих, так и со стороны светских политиков, 
которые хотели бы привязать социальную доктрину церкви к «по-
литическому моменту». Составители же поставили перед собой цель 
создать систематизированную концепцию, рассчитанную не на год-
два, а, по крайней мере, на ближайшие десятилетия, и приемлемую 
для всей церкви, что очень важно, учитывая, что почти половина 
приходов РПЦ находится за пределами РФ [Кырлежев А., 2003]. 

В ходе работы над концепцией использовались труды право-
славных богословов, пастырей, философов, ученых2. Но они, как 

                                                 
1 Подробнее о социально-этических течениях в РПЦ в конце ХХ в. см.: 

[Костюк К., 2002]. 
2 Однако игумен Вениамин (Новик) с сожалением отмечал, что в ОСК  

не содержится ни одной ссылки на работы русских религиозных философов  
XIX–XX вв., которые много сделали для осмысления религиозного значения зем-



 34 

отмечал митрополит Кирилл, выражают частные, часто противо-
положные мнения, а не официальную позицию РПЦ, которая по 
многим из обсуждавшихся вопросов никогда не выносила опреде-
ленных суждений [Кирилл, митрополит.., 2000]. При разработке 
концепции также принимались во внимание как католические, так 
и, в меньшей мере, протестантские документы, посвященные про-
блемам христианского социального учения. Главными же ее источ-
никами были Библия и святоотеческое наследие [Кырлежев А., 2003]. 

Митрополит Кирилл объяснял, что документ назван «Осно-
вами», поскольку «по мере изменения государственной и общест-
венной жизни, по мере появления в этой области новых проблем, 
требующих церковной оценки, социальное учение Церкви будет, 
несомненно, развиваться и совершенствоваться» [Кирилл, митро-
полит.., 2000]. 

Принятые Архиерейским собором в 2000 г. ОСК стали пер-
вой за более чем тысячелетнюю историю официальной идеоло-
гической доктриной РПЦ, которая охватывает широкий спектр 
вопросов современной жизни1 и свидетельствует о сильной «соци-
альной традиции» РПЦ [Костюк К.Н., 2001, с. 116]. Документ яв-
ляется долгосрочной программой общественного служения церкви, 

                                                                                                           
ного благополучия людей, к созиданию которого, в первую очередь, призваны 
общественные, политические организации и государство. Только в четвертой 
главе (IV. 2) приводится важная мысль В.С. Соловьёва (без ссылки на него) о 
праве как некотором минимуме нравственных норм, обязательных для всех  
членов общества, и о главной задаче закона как предотвращении ада на земле 
[Вениамин (Новик), игумен, 2000]. 

1 Принятие ОСК стимулировало другие религиозные организации к разра-
ботке и представлению обществу своего видения этих проблем. В эту работу  
активно включились протестантские церкви России. Были разработаны и опубли-
кованы «Основы социальной концепции Российского объединенного союза хри-
стиан веры евангельской», «Основы социального учения Церкви христиан адвен-
тистов седьмого дня». В 2003 г. Консультативным советом глав протестантских 
церквей России была подготовлена и представлена общественности общая «Со-
циальная позиция протестантских церквей России» [Ветров В.А., Попова В.А., 2014]. 

Принятие ОСК в определенной мере способствовало созданию в 2004 г. 
«Компендиума социального учения Церкви», в котором впервые в едином доку-
менте обобщается колоссальный теоретический и практический опыт католиче-
ской церкви в решении актуальных проблем современности. Документ включает 
весь корпус социальных энциклик, папских посланий и иных форм пастыр- 
ского наставления с понтификата Льва XIII (1878–1903) до настоящего времени 
[Корзо М.А., 2009]. Кроме того, ОСК послужили толчком для разработки соци-
альных концепций российскими мусульманами и иудеями [Кырлежев А., 2003]. 



 35

которая опирается на православное богословское осмысление ее 
положения в плюралистическом секулярном обществе [Безборо-
дов М.И., 2011, с. 1, 2; Браславский П., 2004, с. 2]. 

По оценкам как отечественных, так и зарубежных специа-
листов, принятие ОСК – знаменательное событие в истории право-
славия, одно из ключевых церковно-политических событий ХХ в., 
большой шаг РПЦ вперед [Коваль Т.Б., 2003, с. 43; Костюк К., 
2002; Calvez J.-Y., 2008]. Многие считают, что РПЦ наконец пре-
одолевает свою обычную позицию: «Мы спасаем индивидуальные 
души, а в дела общественные и политические не вникаем – это не 
наше дело» [Сомин Н.В., 2000]. 

В основе обращения РПЦ к проблемам социальной жизни 
лежит богочеловеческая природа церкви, связанной с миром об-
щей тварной природой. Но будучи богочеловеческой, она призвана 
благодатным образом воздействовать на мир или вершить свою 
искупительную миссию. Целью церкви «является не только спасе-
ние людей в этом мире, но также спасение и восстановление самого 
мира» [Основы социальной.., 2005, I. 2]. Таким образом, форму-
лируя ОСК как долгосрочную программу общественного служе-
ния, авторы документа рассматривают РПЦ в качестве единого 
организующего стержня, на который «нанизываются» все пред-
ставленные в ОСК проблемы и суждения. 

Такой подход определяет структуру документа, включаю-
щего короткую преамбулу и 16 тематических разделов. После из-
ложения основных богословских положений, на которые опирается 
социальное учение, документ представляет позицию РПЦ по сле-
дующим вопросам: церковь и нация; церковь и государство; соот-
ношение христианской этики и светского права; церковь и поли-
тика; труд; собственность; война и мир; преступность, наказание, 
исправление; личная, семейная и общественная нравственность; 
здоровье личности и народа; биоэтика; церковь и проблемы эко-
логии; светские наука, культура и образование; церковь и СМИ; 
международные отношения, проблемы глобализации и секуляри-
зации мира. 

Сам перечень тем ОСК свидетельствует о том, что «лейтмо-
тив послания верующим и всей стране – церковь должна участво-
вать во всех сферах народной жизни – образовании, науке, культуре, 
здравоохранении, экономической жизни, в армии и государствен-
ном управлении. Церковь способна преобразить Россию, и это ее 
долг» [Филатов С., 2012, с. 31]. При этом ОСК является богослов-
ским документом, который все явления общественной жизни свя-



 36 

зывает с божественным началом, поэтому светские люди не всегда 
могут согласиться с представленными в документе мировоззрен-
ческими толкованиями [Основы социальной концепции… («круг-
лый стол»), 2001]. 

В преамбуле к ОСК отмечается, что документ обращен ко 
всем чадам РПЦ «сверху донизу», однако ОСК прежде всего адре-
сованы духовенству в качестве ориентира при решении проблем, 
касающихся взаимоотношений церкви с государством, обществен-
ными институтами и движениями, а также с другими конфессиями. 
Одновременно они доводят до сведения светских властей офици-
альное мнение церкви относительно того, на которых условиях она 
готова идти на компромисс со светским государством. Таким об-
разом, это «рабочий» документ и для государственных служащих, 
занимающихся проблемами церкви и религии [Митрохин Л., 2002]. 
При этом церковные иерархи разъясняют, что нравственные тре-
бования, заложенные в ОСК, являются обязательными для испол-
нения не только священнослужителями, но рядовыми членами 
церкви [Иларион (Алфеев), 2005]. 

Поскольку ОСК в первую очередь призваны определить и 
обосновать статус РПЦ в современной России и прояснить, на ка-
кую роль она претендует в обществе, на первое место вынесены 
разделы о соотношении церкви и нации (II) и о взаимоотношениях 
церкви и государства (III). Последний раздел – один из самых  
объемных, содержит подробный анализ различных форм взаимо-
отношений церкви и государства, задает принципы отношений 
церкви с властями различных ветвей и уровней [Корзо М.А., 2009]. 

Остановимся несколько подробнее на вопросе взаимоотно-
шений церкви и государства, поскольку он имеет отношение к со-
циально-экономической проблематике. 

Церковь допускает возможность взаимодействия «с государ-
ством, даже если оно не носит христианского характера, а также с 
различными общественными ассоциациями и отдельными людьми, 
даже если они не идентифицируют себя с христианской верой», и 
при этом не ставит «прямой задачи обращения всех в Православие 
в качестве условия сотрудничества» [Основы социальной.., 2005, I. 4]. 
Церковь не только предписывает своим чадам повиноваться госу-
дарственной власти, независимо от убеждений и вероисповедания 
ее представителей, но и молиться за нее [Основы социальной.., 2005, 
III. 2, III. 3]. 

Отмечая «непредпочтительность для церкви какого-либо го-
сударственного строя» [Основы социальной.., 2005, III. 7], церковь  



 37

в то же время считает идеалом для русского православия модель 
византийской симфонии властей, т.е. независимости, но и тесного 
взаимодействия и взаимопроникновения светской и церковных 
властей [Филатов С., 2012, с. 16; Православная церковь и модерни-
зация.., 2010; Лунин Р., 2012, с. 175], а ее наиболее гармоничным 
воплощением является российская монархия [Основы социальной.., 
2005, III. 4]. Демократическое государство, рассматриваемое как 
результат секуляризации, признается низшей по сравнению с мо-
нархией формой правления [Коваль Т.Б., 2008, с. 132]. Тем не менее 
с ним можно «соработничать» «в делах, служащих благу самой 
церкви, личности и общества». 

Среди таких дел выделяются: забота о сохранении нравст-
венности в обществе; духовное, культурное, нравственное и пат-
риотическое образование и воспитание; милосердие и благотвори-
тельность, развитие совместных социальных программ; попечение 
о воинах и сотрудниках правоохранительных учреждений, их ду-
ховно-нравственное воспитание; профилактика правонарушений, 
попечение о лицах, находящихся в местах лишения свободы; под-
держка института семьи, материнства и детства; противодействие 
деятельности псевдорелигиозных структур, представляющих опас-
ность для личности и общества [Основы социальной.., 2005, III. 8]. 

Очевидно, отмечает Г. Кочетков, что «если высшая церков-
ная власть говорит о “симфонии” церкви и государства как о своей 
норме, то этим фактически признается нормой государственная 
религия, со всеми вытекающими отсюда последствиями в соци-
ально-политической и экономической сферах» [Православная цер-
ковь и модернизация.., 2010]. 

Говоря о видении церковью отношений с государством, ми-
трополит Волоколамский Иларион подчеркивал, что церковь не 
стремится к слиянию с государством, она не вмешивается в дела 
государственного управления и политику, но в то же время хочет, 
чтобы государство учитывало интересы православных верующих. 
Церковь лишь до известной степени лояльна государству. Церковь 
может призвать своих чад к неповиновению властям в случае, когда 
власть явно требует от человека совершать грех [Иларион, митро-
полит Волоколамский.., 2010]. Тезис о допустимости гражданского 
неповиновения свидетельствует о нежелании церкви полностью 
терять самостоятельность, как это было в имперской России, и 
стремлении объединить плюсы прошлого и нынешнего положения. 
При этом гражданское неповиновение прихожанина РПЦ в реаль-
ной жизни может означать все что угодно – от недопущения ра-



 38 

ботников райотдела образования на территорию православного 
приюта до организации кампании против получения новых паспор-
тов с электронным штрих-кодом, уничтожения «безнравственной» 
выставки или рекламных плакатов [Митрохин Н., 2004, с. 328]. 

Таким образом, формулируя свое отношение к государству, 
церковь полностью принимает его светский характер, обещает свою 
лояльность и определяет границы повиновения и поле сотрудни-
чества. Тем не менее ностальгия по «более высоким формам госу-
дарственного устройства», элементы неприятия принципа отделения 
церкви от государства, отсутствие открытого осуждения советской 
эпохи свидетельствуют о некоторой непоследовательности доку-
мента [Костюк К.Н., 2014, с. 364]. Эту же мысль высказывал и игумен 
Вениамин (Новик), отмечая, что «психологически РПЦ, несмотря 
на все исторические потрясения, продолжает ощущать себя госу-
дарственной церковью (хотя бы потенциально), не хочет “сжигать 
мосты”, соединявшие ее с государством на протяжении столетий» 
[Вениамин (Новик), игумен, 2000]. 

В документе также нет определения таких исходных понятий, 
как гражданское общество, социально-экономическое развитие, 
рыночная экономика, коррупция и т.д. Между общими богослов-
скими определениями и частными этическими нормами, между 
ветхозаветными представлениями и вполне современными оцен-
ками часто не оказывается связующего звена [Костюк К.Н., 2014, 
с. 361]. В то же время ОСК вводят в церковный лексикон такие 
понятия, как прибыль, интеллектуальная собственность, финансо-
вые спекуляции, клонирование, глобализация и др. Таким образом, 
документ создает основу для дальнейшей разработки этих проблем 
богословской социальной мыслью [Браславский П., 2004, с. 7]. 

Специалисты отмечают, что на характер документа оказали 
влияние противоречия между различными группами внутри церкви. 
По оценке игумена Вениамина, «разные главы документа писались 
разными авторами и оказались концептуально не согласованными». 
К существенному недостатку ОСК он относил отсутствие вводной 
части [Вениамин (Новик), игумен, 2000]. Кроме того, во многих 
разделах содержатся прямо противоположные утверждения, по 
принципу «да», – «но». При этом «все “да”, так или иначе относя-
щиеся к либерально-демократической позиции, были предельно 
лаконичными, в то время как все “но”, в которых… обосновывалась 
православная державность, обширными и фундаментально прора-
ботанными» [Коваль Т.Б., 2014, с. 205]. 



 39

Несмотря на то что ОСК является в значительной степени 
рассуждением о тех идеальных условиях, в которых РПЦ могла бы 
наиболее полно реализовывать различные формы христианского 
служения, понимаемого как системообразующая идея христиан-
ского образа жизни [Корзо М.А., 2009], а также на отдельные не-
достатки документа, в целом православная социальная доктрина 
даже по западнохристианским меркам является уникальным исто-
рическим документом [Костюк К.Н., 2014, с. 361–362]. 

Экономические аспекты социального учения РПЦ 

Христианские идеи, имеющие отношение к экономике, были 
высказаны еще во II–IV вв. Отцами церкви Василием Великим 
(IV в.), Иоанном Златоустом (347–407), Августином Блаженным 
(353–430) и др. Исходя из равенства всех людей перед Богом, Отцы 
церкви подчеркивали обязанность всех людей трудиться и полу-
чать вознаграждение за свой труд. Они утверждали, что работа, 
как физическая, так и умственная, очищает и освящает человека, 
что она не может быть позором. 

Отцы церкви осуждали богатство, если оно становилось 
объектом поклонения, «любостяжательством», но довольно благо-
склонно относились к нему, если им распоряжались «великодушно 
и рассудительно», если богатые помогали общине и ее малоимущим 
членам. Отцы церкви подчеркивали, что подлинной ценностью для 
христианина являются не материальные, а духовные ценности. 

В целом Отцы церкви признавали право частной собствен-
ности, но отдавали предпочтение ее обобществлению как добро-
вольному акту пожертвования в пользу ближних, указывая при 
этом, что условием подлинной общности в собственности является 
духовная общность в любви и вере. В то же время всякое поку-
шение на собственность ближнего рассматривалось ими как вели-
кий грех, поскольку оно является покушением и на его личность  
[Зейпель И., 1913; Коваль Т.Б., 2002; Коваль Т.Б., 2003; Коваль Т.Б., 
2014; Сомин Н.В., 1998]. 

В России исторически сложилась самобытная национальная 
традиция отношения к труду, собственности, богатству, основанная 
на сочетании материальных и духовно-нравственных критериев, 
причем последние были преобладающими. Мировоззренческой и 
теоретической основой для ведения хозяйственной жизни в России 
традиционно было Священное Писание и основанное на нем «До-
мостроительство». «Домостроительство» в отечественной традиции 



 40 

трактовалось как предписание честно трудиться, добросовестно 
вести домашнее и национальное хозяйство собственными силами 
для обеспечения достатка и изобилия, творить милостыню и помо-
гать нуждающимся в соответствии с требованием евангельских 
заповедей [Дятлов С.А., 2006]. 

Основы домостроительства нашли отражение в своде правил – 
«Домострое» (середина XVI в.), автором которого считается священ-
ник Благовещенского собора в Москве Сильвестр. В «Домострое», 
в котором хозяйственные наставления связаны с религиозными, 
появился новый идеал православного христианина – домовитого  
и рачительного хозяина. «Экономическая рачительность, которая 
любит счет всего – от денег до ложек, – приобретает у Сильвестра 
характер христианской добродетели. Тот же, кто живет нерасчет-
ливо, от безрассудства своего пострадает…». Он трактовал про-
блему собственности, исходя из того, что «имение и богатство» 
посылаются Богом как награда за трудовые заслуги и благочестие. 
Сильвестр прямо связывал обретение спасения с благочестием, 
щедрой милостыней и трудолюбием [Коваль Т.Б., 2014, с. 192–193]. 

Подобный подход к богатству, но по иным религиозным  
соображениям, характерен для старообрядчества. «В старообряд-
ческой среде сформировалась особая трудовая этика, в которой 
ориентация на прибыль и предпринимательский успех получили 
религиозное оправдание – успех в делах воспринимался как знак 
Божьего благоволения» [Коваль Т.Б., 2014, с. 192–194]. 

Активные исследования взаимосвязи православия и хозяйст-
венной жизни начались с середины ХIХ в. В определенной мере 
этому способствовало становление капитализма, а также возник-
новение и распространение идей социализма в России. Соединить 
духовное с практической социально-экономической жизнью стре-
мились многие русские религиозные мыслители Серебряного века: 
Н.А. Бердяев, С.Н. Булгаков, С.Л. Франк, Л.П. Карсавин, И.А. Ильин, 
о. Г. Флоренский и др. 

Таким образом, экономическая часть социальной доктрины 
РПЦ возникла не на пустом месте. Понятия о социальных идеалах 
и нравственной составляющей хозяйственной деятельности содер-
жались в учении православной церкви, но до принятия ОСК не 
формулировались в отдельном документе [Коваль Т.Б., 2014, с. 185]. 
Ту же мысль высказывал и прот. Всеволод Чаплин, отмечавший, 
что социальному учению церкви две тысячи лет, хотя оно и не было 
ранее «кодифицировано» [Кырлежев А., 2003]. 



 41

Проблемы, непосредственно затрагивающие социально-эконо-
мические отношения, рассматриваются в ОСК в VI (Труд и его 
плоды), VII (Собственность) и пункте III раздела XVI (Междуна-
родные отношения). При этом многие специалисты обращают вни-
мание на то, что эти разделы оказались одними из самых кратких  
в документе. Кроме того, в отличие от многих других разделов, в 
них немного ссылок на богословские тексты. Авторы ограничи-
лись несколькими цитатами из Ветхого и Нового Заветов, несколь-
кими краткими цитатами из Василия Великого и Иоанна Златоуста 
и одной из Климента Александрийского [Коваль Т.Б., 2008, с. 133; 
Сомин Н.В., 2000]. Тем не менее «экономические» разделы ОСК 
вписываются в рамки православной традиции, а их краткость можно 
объяснить тем, что «религиозно осмысленное признание земного 
благополучия представляет значительную трудность в русском 
православии, в котором святость традиционно ассоциировалась с 
первоначальным смыслом евангельской нищеты» [Игумен Вениа-
мин (Новик), 2000]. Кроме того, «православное богословие прямо 
не затрагивает вопросы хозяйственной жизни, и они традиционно 
рассматриваются как лежащие за пределами сферы духовности» 
[Зарубина Н.Н., 2001, с. 100]. 

Т.Б. Коваль выделяет несколько наиболее важных черт пра-
вославного типа религиозного сознания, оказывающих неоднознач-
ное влияние на хозяйственно-экономическую жизнь. Во-первых, это 
теоцентризм, сосредоточенность православной мысли на Боге, а не 
на собственно человеческих проблемах. Во-вторых, свойственный 
православию особый эсхатологизм, под влиянием которого право-
славие ориентируется на сверхмирные ценности, которые лежат за 
пределами земной жизни. Главная цель жизни православного че-
ловека – обретение жизни вечной, т.е. спасение, связывалась не с 
земными трудами или попытками усовершенствовать мир, а с тем, 
чтобы внутренне разорвать все связи и привязанности к земному. 
Поэтому хозяйственно-экономическое и культурное творчество, 
созидательный труд, совершенствование социальных отношений 
расценивались как помеха спасению. В-третьих, на отношение к 
хозяйственной деятельности мирян большое влияние оказал мона-
шеский идеал, на который должны ориентироваться все верующие. 
Кроме того, в православной традиции молитва и «внутреннее де-
лание» ставились несоизмеримо выше, чем всякая земная деятель-
ность [Православная церковь и модернизация.., 2010]. 

В ОСК труд рассматривается как органичный элемент чело-
веческой жизни, творческое раскрытие человека, «которому в силу 



 42 

изначального богоподобия дано быть сотворцом и соработником 
Господа». Но после грехопадения творческая составляющая труда 
ослабла, и он превратился в основном в способ добывания средств 
к существованию [Основы социальной.., 2005, VI. 1]. Ограничиваясь 
констатацией того, что творческая составляющая труда «ослабла», 
авторы ОСК не разъясняют, нужно ли верующему развивать ее 
или всю жизнь заниматься нелюбимым делом, принимая его как 
своего рода трудовую повинность. Отсутствует в ОСК и упоминание 
о новых технологиях, их влиянии на характер труда [Коваль Т.Б., 
2008, с. 133]. Отмечая все же, что «совершенствование орудий и 
методов труда, его профессиональное разделение и переход от 
простых его форм к более сложным способствуют улучшению ма-
териальных условий жизни человека», авторы документа тут же 
предостерегают: «обольщение достижениями цивилизации удаляет 
людей от Творца, ведет к мнимому торжеству рассудка, стремяще-
гося обустроить земную жизнь без Бога» [Основы социальной.., 
2005, VI. 3]. Таким образом, авторы отождествляют понятие «ци-
вилизации» как таковой с «безбожной цивилизацией», усиливая 
свою мысль ссылкой на Священное Писание, в котором первыми 
строителями цивилизации называются потомки нечестивца Каина 
[Коваль Т.Б., 2008, с. 133]. 

Согласно ОСК, «труд сам по себе не является безусловной 
ценностью», т.е. он нейтрален, и положительные или отрицательные 
качества приобретает в зависимости от внутренней направленности 
и целей. Труд становится добродетелью, когда он «являет собой 
соработничество Господу и способствует исполнению Его замысла 
о мире и человеке». «Однако труд не богоугоден, если он направлен 
на служение эгоистическим интересам… а также на удовлетворе-
ние греховных потребностей духа и плоти» [Основы социальной.., 
2005, VI. 4]. Поэтому «Церковь благословляет всякий труд, на-
правленный ко благу людей» и соответствующий христианским 
нравственным нормам, делая исключение лишь для деятельности, 
«специально направленной на пропаганду порока, удовлетворение 
пагубных страстей и привычек, таких как пьянство, наркомания, 
блуд и прелюбодеяние». Такая деятельность греховна, «поскольку 
она развращает не только трудящегося, но и общество в целом» 
[Основы социальной.., 2005, VI. 5]. 

Авторы ОСК отдают предпочтение производительному труду, 
о чем свидетельствует выраженная в документе озабоченность 
церкви практикой финансовых спекуляций, в частности финансо-
вых «пирамид», стирающих зависимость доходов от затраченного 



 43

труда, поскольку это приводит «к утрате приоритета труда и че-
ловека над капиталом и средствами производства» [Основы соци-
альной.., 2005, XVI. 3]. Церковь также положительно относится к 
творческому труду на благо общества [Основы социальной.., 2005, 
VII. 3]. Однако в отличие от западной церкви православие не соз-
дало стройной иерархии профессий и видов деятельности [Браслав-
ский П., 2004, с. 11], в ОСК ничего не говорится об организациях 
трудящихся – профсоюзах. 

Согласно Священному Писанию, существует два нравствен-
ных побуждения к труду: «трудиться, чтобы питаться самому, ни-
кого не отягощая, и трудиться, чтобы подавать нуждающемуся». 
Однако высший идеал и пример для подражания авторы ОСК  
видят в хозяйственной деятельности русского монашества, т.е. 
труднической аскезе [Основы социальной.., 2005, VI. 4]. Из этого 
Т.Б. Коваль делает вывод, что труд мирян по нравственному дос-
тоинству, видимо, не равен труду иноков, поскольку монашество 
по традиции признается высшим образом жизни [Коваль Т.Б., 
2008, с. 134]. 

Одной из наиболее острых социальных проблем всегда была 
проблема оплаты труда, и в ОСК выражена позиция церкви по этой 
проблеме. В документе подчеркивается, что «работающий вправе 
пользоваться плодами своего труда… а отказ в оплате честного 
труда является не только преступлением против человека, но и 
грехом перед Богом». Но плоды труда не должны быть исклю-
чительным достоянием самого трудящегося. Заповедь Божия по-
велевает трудящимся заботиться о людях, которые не могут зара-
батывать себе на жизнь: больных, беженцах, сиротах и вдовах,  
делиться с ними плодами труда, а «духовное благополучие и само-
сохранение общества возможны лишь в том случае, если обес-
печение жизни, здоровья и минимального благосостояния всех 
граждан считается безусловным приоритетом при распределении 
материальных средств» [Основы социальной.., 2005, VI. 6]. Из этого 
положения К.Н. Костюк делает весьма смелый вывод о том, что 
авторы документа формулируют идею социального государства и 
социального рынка [Костюк К.Н., 2014, с. 367], но не развивают 
эту тему, которая могла бы стать идейной путеводной нитью для 
государства с формирующейся рыночной экономикой [Костюк К.Н., 
2014, с. 373–374]. 

Собственность определяется как «общественно признанная 
форма отношения людей к плодам труда и естественным ресур-
сам», перечисляются обычные полномочия собственника: «право 



 44 

владения и пользования, право управления и получения дохода, 
право на отчуждение, потребление, изменение или уничтожение 
объектов собственности» [Основы социальной.., 2005, VII. 1]. 

Одним из важнейших положений ОСК является библейская 
и святоотеческая идея об относительности права земной собствен-
ности для людей, поскольку абсолютное право владения всеми 
земными благами имеет лишь Бог, от которого люди получают  
эти блага. Основан на Священном Писании и тезис о том, что, не-
смотря на относительность земной собственности, человек имеет 
на нее право и посягательство на имущество ближнего недопустимо 
[Основы социальной.., 2005, VII. 2]. Напоминая об этом, авторы 
ОСК пишут, что, с одной стороны, «каждый человек должен иметь 
достаточно средств для достойного существования», с другой – 
что главной жизненной целью человека является поиск Царствия 
Божьего и правды его, тогда как забота о хлебе насущном вторична. 

При этом авторы документа подчеркивают, что церковь да-
лека как от игнорирования материальных потребностей человека, 
так и от превознесения его устремления к достижению материаль-
ных благ как высшей цели и ценности бытия, поскольку «имуще-
ственное положение человека само по себе не может рассматри-
ваться как свидетельство о том, угоден или неугоден он Богу» 
[Основы социальной.., 2005, VII. 1]. Однако, по мнению Т.Б. Коваль, 
подчеркивая тот факт, что в Священном Писании не содержится 
порицания богатства как такового, авторы документа «нравственно 
реабилитируют богатых» [Коваль Т.Б., 2008, с. 134]. Тем не менее, 
призывая верующих «воспринимать собственность как дар Божий, 
данный для использования во благо себе и ближним», церковь все 
же предупреждает, что «погоня за богатством пагубно отражается 
на духовном состоянии человека и способна привести к полной 
деградации личности» [Основы социальной.., 2000, VII. 2]. 

Церковь признает существование многообразных форм собст-
венности (государственной, общественной, корпоративной, частной, 
смешанной), но не отдает предпочтения ни одной из них, поскольку 
при каждой из них возможны как греховные явления – хищение, 
стяжательство, несправедливое распределение, так и достойное, 
нравственно оправданное использование материальных благ. 

По мнению Н.В. Сомина, такая позиция объясняется тем,  
что на авторов ОСК «тяжелым грузом давили реалии мира сего: 
“окончательная и бесповоротная” победа в России капитализма с 
приматом частной собственности, наличие католической социаль-
ной доктрины, в основе которой опять-таки лежит частная собст-



 45

венность, теория М. Вебера… и, наконец, дореволюционное рос-
сийское богословие, где частная собственность объявлялась не 
просто незыблемой основой православной империи, но даже чем-то 
“священным”». Однако авторы ОСК не ставят частную собствен-
ность в основание концепции. В то же время разные формы собст-
венности не могут быть равнозначными с моральной точки зрения 
[Сомин Н.В., 2000]. Таким образом, в вопросе о собственности 
РПЦ воздерживается как от суждений против «духа капитализма», 
так и от суждений в его пользу [Костюк К.Н., 2014, с. 367]. 

Особо следует подчеркнуть признание церковью интеллек-
туальной собственности. Церковь отвергает «отторжение и передел 
собственности с попранием прав ее законных владельцев» и осуж-
дает нарушение авторских прав на интеллектуальную собствен-
ность. Исключением может быть отторжение собственности на 
основе соответствующего закона, обусловленное интересами боль-
шинства людей, которое сопровождается справедливой компенса-
цией [Основы социальной.., 2005, VII. 3]. 

Хотя РПЦ отказалась от споров о «более христианских» или 
«менее христианских» формах собственности, под которыми разные 
светские силы понимают то частную, то коллективную или обще-
ственную форму [Чаплин В., 2005], авторы ОСК все же демонст-
рируют особое отношение к одному виду собственности – имуще-
ству религиозных организаций (очевидно, имея в виду имущество 
РПЦ). Они рассматривают его как особую форму собственности, 
основой которой является добровольная жертва верующих людей, 
т.е. добровольное отчуждение богатства ради получения немате-
риальных благ. «Пожертвования являются особым случаем эконо-
мических и социальных отношений, а потому на них не должны 
автоматически распространяться законы, регулирующие финансы 
и экономику государства, в частности, государственное налого-
обложение». Поскольку жертвователи отдали часть своего имуще-
ства Богу, а не священнику, «любые посягательства на пожертво-
вания верующих являются преступлением перед людьми и Богом». 
По логике авторов документа это имущество обладает особым  
статусом, хотя при этом оговаривается, что к такой особой форме 
собственности «не относится имущество, приобретенное в резуль-
тате предпринимательской деятельности различных церковных ор-
ганизаций» [Основы социальной.., 2005, VII. 4]. 

Однако при сложившейся практике отделить пожертвования 
от средств, полученных от продажи (церковной утвари, свечей, 
литературы и т.д.), весьма затруднительно. Заметим, что при про-



 46 

даже платится косвенный церковный налог, являющийся формой 
пожертвования. В связи с этим актуально внедрение в церковных 
структурах системы бухгалтерского учета, способной сделать цер-
ковные финансы более прозрачными [Лукин С.В., 2014]. 

Включение в ОСК пункта об имуществе религиозных орга-
низаций, по-видимому, объясняется тем, что в 1990-е годы РПЦ 
превратилась в гигантскую корпорацию, объединяющую под единым 
названием десятки тысяч самостоятельных или полусамостоятель-
ных агентов (священников, приходов, монастырей, а также ком-
мерческих структур, действующих при храмах) с непрозрачным 
бюджетом [Коваль Т.Б., 2008, с. 135]. И одновременно в завуали-
рованной форме заявила свои претензии на возвращение церкви 
принадлежавшего ей до революции 1917 г. имущества1. 

В XVI разделе ОСК поднимаются такие актуальные про-
блемы современности, как глобализация и секуляризация. В эконо-
мике глобализация связана с возникновением транснациональных 
корпораций, в руках которых сосредоточены значительные мате-
риальные и финансовые ресурсы. Они не подконтрольны нацио-
нальным государствам и не признают никаких пределов – «будь  
то государственные границы, этническо-культурная идентичность 
или необходимость сохранения экологической и демографической 
устойчивости». 

В то же время глобализация, облегчающая перемещение лю-
дей и товаров, распространение и получение информации благо-
даря новым технологиям, рассматривается прежде всего как куль-
турная экспансия западного общества, «стремление представить  
в качестве единственно возможной универсальную бездуховную 

                                                 
1 Вопрос о собственности РПЦ весьма неоднозначен. До революции цер-

ковь не была отделена от государства, и после указов Екатерины Великой все 
основное церковное имущество – храмы, школы, земли, утварь – находилось на 
государственном балансе, а священники – на государственном жаловании. Цер-
ковное имущество, которым управлял Священный Синод, кроме незначительного 
по объему имущества церковных общин, обслуживалось и поддерживалось за 
счет государства [Ревзин Г., 2010]. В соответствии с Декретом СНК РСФСР от 
20 января 1918 г. «Об отделении церкви от государства и школы от церкви» рели-
гиозные организации в России были лишены всех прав юридических лиц, а  
имущество существующих в России церквей и религиозных обществ объявлено 
народным достоянием. Таким образом, имущество православной церкви является 
собственностью, наследованной советским государством в составе прочего госу-
дарственного имущества, кроме безукоризненно доказанных случаев приобрете-
ния собственности на пожертвования. 



 47

культуру, основанную на понимании свободы падшего человека, 
не ограничивающего себя ни в чем, как абсолютной ценности и 
мерила истины». 

«Признавая неизбежность и естественность процессов глоба-
лизации», авторы ОСК указывают на «внутреннюю противоречи-
вость этих процессов и связанные с ними опасности», в первую 
очередь для большинства стран, которые, не имея равного с разви-
тыми странами доступа к базовым технологическим ресурсам, вы-
брошены на обочину мировой цивилизации. Поэтому «Церковь 
ставит вопрос о всестороннем контроле за транснациональными 
корпорациями и за процессами, происходящими в финансовом 
секторе экономики… через использование всех механизмов, дос-
тупных обществу и государству», не уточняя какие это механизмы 
и каким образом их можно использовать. 

Протестуя против «духовной и культурной экспансии, чре-
ватой тотальной унификацией», церковь выступает за такое миро-
устройство, «которое строилось бы на началах справедливости и 
равенства людей перед Богом, исключало бы подавление их воли 
национальными или глобальными центрами политического, эко-
номического и информационного влияния». Напоминая о том, что 
«многие национальные культуры имеют христианские корни, и 
последователи Христовы призваны способствовать укреплению 
взаимосвязанности веры с культурным наследием народов, цер-
ковь решительно противостоит явлениям антикультуры и коммер-
циализации информационно-творческого пространства» [Основы 
социальной.., 2005, XVI. 3]. Однако стремление церкви отстаивать 
традиционные ценности и духовные устои христианских, в част-
ности православных народов, носит декларативный характер, по-
скольку никаких конкретных предложений ОСК не содержат. 

Развитие экономических идей ОСК после 2000 г. 

Определенное развитие экономические идеи ОСК получили 
в принятых Архиерейским собором 2008 г. «Основах учения Рус-
ской Православной Церкви о достоинстве, свободе и правах чело-
века», хотя экономической проблематике в документе посвящен 
один небольшой раздел «Социально-экономические права». В нем 
очень коротко излагаются положения ОСК о труде и собственности 
с точки зрения социально-экономических прав личности. Напоми-
нается, что «земная жизнь невозможна без удовлетворения мате-
риальных потребностей человека…», но поскольку «правильное 



 48 

пользование материальными благами небезразлично для дела спа-
сения… необходимо придавать ясное нравственное измерение та-
ким правам и свободам, как право собственности, право на труд, 
право на защиту от произвола работодателя, свобода предприни-
мательства, право на достойный уровень жизни». При этом реали-
зация экономических прав не должна становиться инструментом 
экономического и финансового превосходства богатого человека 
над бедным, развитых экономик над слабыми, а также вести к 
формированию общества, в котором пользование материальными 
благами превращается в цель существования. Кроме того, эконо-
мические и социальные права призваны предотвратить расслоение 
общества и социальную конфронтацию, поскольку это «противно 
заповеди о любви к ближнему». Общество призывают заботиться 
«о людях, неспособных обеспечить свои материальные потреб-
ности», в частности обеспечивать доступ к образованию и жизненно 
необходимой медицинской помощи независимо от социально-эконо-
мического положения человека [Основы учения.., 2008, IV. 8]. 

В последующие годы экономические аспекты социального 
учения РПЦ развивались и уточнялись в документах созданного в 
2009 г. Экспертного совета «Экономика и этика» при Святейшем 
Патриархе Московском и всея Руси1 (ЭС). В июле 2009 г. на пер-
вом заседании ЭС были одобрены два программных документа: 
«Заявление в связи с мировым финансово-экономическим кризи-
сом» и «Заявление в связи с обсуждением стратегии долгосрочного 
развития России до 2020 года», а в июле 2010 г. в Киеве на втором 
заседании ЭС – заявление, посвященное межгосударственному стра-
тегическому партнерству в экономической сфере. 

Давая оценку сложившейся в мировой экономике ситуации, 
ЭС отмечает, что современный экономический кризис носит не 
только глобальный, но и системный характер. Первопричиной кри-

                                                 
1 Согласно Положению о совете, утвержденному 10 июня 2009 г., основ-

ной задачей этой структуры является нравственное осмысление экономических 
процессов в России и мире в целом, поиск эффективных путей решения проблем 
отечественной экономики с опорой на базовые духовные ценности Православия 
[Экспертный совет «Экономика и этика», 2009]. Таким образом, внутри отделен-
ной от государства религиозной структуры создан орган, предназначенный для 
информирования и консультирования патриарха по вопросам экономики и хозяй-
ствования, сбор материалов, необходимых РПЦ при написании внутренних цер-
ковных документов, в т.ч. социальной концепции; для предоставления резуль-
татов государству и обществу, которым могут пригодиться интересные находки и 
решения, сделанные церковью [«Экономика и этика» при.., 2010]. 



 49

зиса является деградация нравственной мотивации хозяйствования, 
утрата высшей цели экономики, «заключающейся в построении 
гармоничного и справедливого общества, в котором человек имеет 
возможность реализовать свой профессиональный и духовный по-
тенциал независимо от социального положения и политических 
взглядов». Однако доминирование культуры общества потребле-
ния приводит к тому, что миллионы людей во всем мире «влачат 
нищенское существование, страдают от голода и социальной дис-
криминации, от последствий деградации окружающей среды». 

В документе подвергаются сомнению необходимость даль-
нейшего существования «господствующей в мире экономической 
парадигмы»1, слабость которой состоит «в ее отчужденности от 
нужд и чаяний обычного человека». Подчеркивается, что «потен-
циально возможная новая модель мирового развития должна быть 
основана на принципах справедливости, эффективности и общест-
венной солидарности». При этом Россия «с ее многовековой куль-
турой, основанной на ценностях соборности, самоограничения, 
умеренности, жертвенности и патриотизма» может и должна стать 
примером ее создания. 

В документе также подвергаются критике глобальная фи-
нансовая система и США, которые «контролируют большую часть 
мирового рынка, подрывая основополагающий принцип равных 
конкурентных возможностей для всех участников мировой эконо-
мической системы». 

Практически впервые в официальном документе РПЦ под-
нимается вопрос о банковском проценте и ростовщичестве. Учиты-
вая, что «финансовая система остается производной от реального 

                                                 
1 Выступая в дискуссии «Есть ли будущее у капитализма?» на Гайдаров-

ском форуме в январе 2015 г., глава Отдела Московского патриархата по взаимо-
отношениям церкви и общества (ОВЦО) прот. Всеволод Чаплин, явно учитывая 
состав аудитории, заявил, что начало XXII в. мир встретит в условиях либо  
глобальной диктатуры, либо огромного разнообразия форм государственности, 
экономических моделей, векторов развития. «Будут конкурировать модели эко-
номики, основанные на банковском проценте и на отказе от ростовщичества, на 
отрыве финансовой экономики от реальной или на восстановлении их связи, на 
деньгах, обеспеченных “твердыми” материальными ценностями или независимых 
от них». Однако, по мнению о. Всеволода, сохраняется опасность силовой, дикта-
торской доминанты одной из политических и экономических моделей, и силовой 
фактор в споре цивилизаций может оказаться главным. В этих условиях следует 
учитывать, что «разнообразие несравненно лучше, чем диктатура, а тем более 
война» [Председатель Синодального отдела.., 2015]. 



 50 

сектора экономики и должна служить интересам его развития», 
церковь указывает на моральную неприемлемость действий финан-
систов, препятствующих выполнению «главной задачи банков – 
накоплению и перераспределению денежных средств для более 
эффективного развития реального производства товаров и услуг». 
Не призывая к отказу от использования современных финансовых 
инструментов, «а уже тем более к возврату к натуральным формам 
хозяйствования», авторы документа советуют «трезво взвесить и 
оценить существующие в мире финансовые модели». 

Выход из кризисной ситуации ЭС видит в комплексе мер, 
направленных на создание нравственной атмосферы в деловых 
взаимоотношениях, расширение инвестиций в социально ответст-
венные предприятия с использованием инструментов налоговой 
политики и кредитования, развитие малого и среднего предприни-
мательства [Заявление… в связи с мировым финансово-экономи-
ческим кризисом, 27.07.2009]. 

«Заявление, касающееся стратегии развития России до 2020 г.» 
относится к первому варианту «Концепции долгосрочного соци-
ально-экономического развития Российской Федерации на период 
до 2020 года» (далее – Концепция), утвержденной Правительством 
РФ в ноябре 2008 г. (ее обновленный вариант был принят в 2011 г.). 
Концепция определяла пути и способы обеспечения устойчивого 
повышения благосостояния российских граждан, национальной 
безопасности, динамичного развития экономики, укрепления по-
зиций России в мировом сообществе в долгосрочной перспективе. 

Заявление ЭС свидетельствует о безусловном одобрении Кон-
цепции церковью («без преувеличения, ключевая роль в процессе 
созидания достойных условий жизни нашего народа отводится 
стратегии развития России на период до 2020 года») и ее целей 
(«достижение кардинального повышения эффективности и соци-
альной ориентированности российской экономики»). В нем также 
определяются условия перехода к инновационному развитию (воз-
рождение трудовой этики; уважение к труду; ответственная соци-
альная политика; справедливая конкуренция; солидарность поко-
лений и социальных групп; социальная справедливость), т.е. РПЦ 
ясно заявляет о приверженности церкви социальному и правовому 
государству [Заявление… в связи с обсуждением.., 27.07.2009]. 

Несмотря на в целом декларативный характер документа, в 
заявлении впервые говорится о необходимости не вообще спра-
ведливой оплаты труда, а предлагается, хотя и без какой-либо кон-
кретики, «определить ясный и разделяемый обществом критерий 



 51

определения справедливой оплаты труда, позволяющей честному 
работнику жить достойно и обеспечить необходимые потребности 
своей семьи», а также о справедливом распределении националь-
ного дохода. Подчеркивается, что «весьма опасно абсолютно не-
приемлемое различие в доходах между богатыми и бедными, сло-
жившееся в нашей стране… Важной мерой в решении этой проблемы 
является внедрение таких стандартов общественного поведения, 
при которых наиболее богатые и успешные готовы добровольно 
разделять преимущества своего положения в обществе с малообес-
печенными и социально незащищенными людьми» [Заявление…  
в связи с обсуждением.., 27.07.2009]. 

В Заявлении ЭС (июль 2010 г.) рассматриваются проблемы 
межгосударственного стратегического партнерства в экономиче-
ской сфере, участвовать в котором должны «братские славянские 
народы, вышедшие из одной купели крещения – Киевской Руси». 
Можно предположить, что это заявление было связано с близя-
щимся к завершению процессом окончания первого этапа созда-
ния Евразийского экономического союза (ЕАЭС) – Таможенного 
союза Белоруссии, Казахстана и России, в который, как изначально 
предполагалось, должна была войти и Украина. 

Возможно, РПЦ в рамках соработничества с государством 
пыталась повлиять на отношение Украины к евразийской инте-
грации, выступив с политической инициативой о создании «мас-
штабной инфраструктуры» долгосрочных совместных проектов с 
участием России, Украины и Белоруссии, призывая «строить меж-
государственные экономические отношения на принципах эффек-
тивности, справедливости и солидарности» [В Киеве.., 2010]. 

По оценкам некоторых обозревателей, заявление является 
очередной декларацией особой роли православия в образовании 
общности народов России, Украины и Белоруссии и призывом к 
политикам, предпринимателям, ученым, государственным и рели-
гиозным деятелям «хранить это единство и максимально эффек-
тивно, но вместе с тем бережно развивать новые положительные 
реалии» [«Экономика и этика» при.., 2010]. Наряду с этим конста-
тируется, что существующее на этой основе «единое экономиче-
ское пространство нуждается в межнациональной интеграционной 
идеологии и в новой, основанной на ценностях православной ци-
вилизации, прикладной этике бизнеса» [Заявление… от 29 июля 
2010 года]. При этом ЭС с помощью понятий нравственно-эконо-
мических «механизмов» и «пространства» выделяют из междуна-
родного сообщества некое славянское экономическое сообщество 



 52 

[«Экономика и этика» при.., 2010], идеология которого «может 
послужить образцом наведения духовных и экономических мо-
стов между странами Восточной Европы» [Заявление… от 29 июля 
2010 года]. 

Следует отметить, что в документах ЭС полностью отсутст-
вует богословская терминология, по стилю они мало отличаются 
от документов любого государственного ведомства. Церковь ничего 
нового не сказала о причинах экономического кризиса, просто по-
вторив выводы светских аналитиков. В то же время в них красной 
нитью проводятся идеи о необходимости справедливой и нравст-
венной экономики, ведущей роли России в оздоровлении челове-
ческой цивилизации, которая может и должна показать пример 
другим странам в соединении экономики и нравственности. Как 
отмечает С. Филатов, «независимо от личной веры в Бога патриарх 
Кирилл и его единомышленники проповедуют не веру в Бога, а 
неославянофильскую идеологию национального возрождения, по 
сути своей светскую» [Филатов С., 2012, с. 34]. Но как бы ни отно-
ситься к документам ЭС, они, в отличие от ОСК, вполне убеди-
тельны и понятны светскому обществу. 

Социально-экономическая тематика широко обсуждалась на 
съездах Всемирного Русского народного собора (ВРНС)1, хотя, 
строго говоря, его документы не являются официально церковными. 
В 2004 г. ВРНС принял «Свод нравственных принципов и правил 
хозяйствования» (Свод). В его подготовке участвовали В. Мау, 
С. Глазьев, прот. Всеволод Чаплин, представители Торгово-промыш-
ленной палаты РФ, Российского союза промышленников и пред-
принимателей и ряда других организаций, а также представители 
других традиционных для России конфессий. По словам митропо-
лита Кирилла (Гундяева), разработчики документа изначально по-
старались уйти от узко конфессиональной трактовки текста, стремясь 
«создать такой документ, который в понятных всем выражениях 
объяснял бы основные принципы ведения дел в экономике и был 
бы в равной степени приемлем как для людей, исповедующих 
Православие, так и для представителей других религий, а также 

                                                 
1 Всемирный Русский народный собор (ВРНС), объединяющий много-

численные общественные организации в России и за рубежом под эгидой РПЦ, 
был создан в мае 1993 г. по ее инициативе. Духовным вождем Собора стал ми-
трополит Смоленский и Калининградский Кирилл. Первым главой Собора стал 
Святейший патриарх Алексий II. С 1 февраля 2009 г. главой Собора является пат-
риарх Кирилл. – Прим. авт. 



 53

для людей нерелигиозных [Кирилл (Гундяев), митрополит, 2005]. 
По мысли авторов документа, Свод будет способствовать эконо-
мическому росту и тем самым укреплению позиций России на ме-
ждународной арене. 

Свод основан на десяти библейских заповедях и опыте их 
усвоения христианством и другими традиционными религиями 
России. Он описывает идеальную модель хозяйствования, «которая 
не существует сейчас, но к воплощению которой можно и должно 
стремиться в повседневности» и «предлагается для добровольного 
принятия руководителям предприятий и коммерческих структур, 
предпринимателям и их сообществам, работникам, профсоюзам и 
всем другим участникам экономических процессов, в том числе 
государственным органам и общественным объединениям, вовле-
ченным в хозяйствование» [Свод нравственных.., 2004]. 

Первая заповедь гласит: «Не забывая о хлебе насущном, нужно 
помнить о духовном смысле жизни. Не забывая о личном благе, 
нужно заботиться о благе ближнего, благе общества и Отчизны». 
Обращаясь к проблеме богатства и бедности, авторы Свода (вторая 
заповедь) предупреждают бизнесменов: «Богатство – не самоцель. 
Оно должно служить созиданию достойной жизни человека и на-
рода», напоминая, что «использование собственности в хозяйст-
вовании не должно носить узкоэгоистический характер, проти-
воречить общему интересу», а «присваивая чужое имущество,  
пренебрегая имуществом общим, не воздавая работнику за труд, 
обманывая партнера, человек преступает нравственный закон, вредит 
обществу и себе» (восьмая заповедь). В то же время авторы Свода 
(вторая заповедь) напоминают бедным, что, поскольку «бедность – 
это испытание, как и богатство», «бедный человек обязан достойно 
вести себя, стремиться к эффективному труду, повышать свой про-
фессиональный уровень, чтобы выйти из бедственного состояния» 
[Свод нравственных.., 2004]. При этом, отмечает Т.Б. Коваль, не-
понятно, каким образом, по представлению разработчиков кодекса, 
бедствующие люди могли бы реализовать эти требования, чтобы 
считаться нравственными [Коваль Т.Б., 2014, с. 212]. 

Рассуждая о налогах (восьмая заповедь), авторы Свода отме-
чают, что их неуплата – это «хищение у сирот, стариков, инвалидов, 
других самых незащищенных людей». «Передача в виде налогов 
части своего дохода на нужды общества должна превратиться из 
тягостной обязанности, исполняемой подневольно, а иногда и вовсе 
не исполняемой, в почетное дело, достойное благодарности обще-
ства». Сокрытие доходов, незаконный увод капиталов за рубеж, 



 54 

нежелание платить работникам достойное жалование равнозначны 
обкрадыванию соотечественников [Свод нравственных.., 2004]. 

Останавливаясь на проблеме национализации и приватизации 
(десятая заповедь), авторы Свода подчеркивают необходимость 
уважения института собственности, поскольку ее необоснован- 
ное изъятие «подрывает экономическую стабильность, разрушает  
веру людей в справедливость». «Национализация частной собст-
венности нравственно оправдана только тогда, когда ее использо-
вание заведомо противоречит интересам общества, угрожает безо-
пасности и жизни людей. В любом случае изъятие собственности 
должно проводиться строго по закону и при условии справедливой 
компенсации». 

В то же время приватизация, т.е. законная передача общест-
венной собственности в частные руки «нравственно оправдана», 
если ее следствием является «реальное улучшение качества товаров 
и услуг, снижение цен, укрепление экономики, построение дина-
мичного, справедливого и гармонично развивающегося общества» 
[Свод нравственных.., 2004]. Таким образом, через Свод РПЦ уточ-
нила положительное отношение к частной собственности. 

Разработчики Свода (девятая заповедь) признают, что конку-
ренция является одним из двигателей экономики, тогда как монопо-
лизм равнозначен консервации и отсталости. «Результаты добро-
совестной конкуренции служат интересам общества, она ставит 
его членов в равные условия, предоставляет им право выбора. 
Конкуренция является достойной и нравственно оправданной,  
если не разрушает деловые отношения». При этом Свод призывает 
предпринимателей при ведении дел не «пользоваться нравственно 
ущербными приемами» и не прибегать к рекламе, содержащей от-
кровенный обман, эксплуатирующей греховные инстинкты чело-
века, оскорбляющей его религиозные и национальные чувства. 
Такая реклама «должна считаться делом безнравственным и не 
поддерживаться предпринимательским сообществом» [Свод нрав-
ственных.., 2004]. 

Л. Регельсон рассматривает Свод как попытку «облагоро-
дить» принципы свободного предпринимательства, взяв на воору-
жение традицию «старообрядческого капитализма», чтобы сделать 
частное предпринимательство более приемлемым для массового 
русского сознания, которое его пока отторгает [Православная цер-
ковь и модернизация.., 2010]. 

Со своей стороны, Т.Б. Коваль указывает на изобилие в тексте 
общеизвестных истин (предприниматели и чиновники должны быть 



 55

честными и добропорядочными, добрыми и милосердными, что 
поможет подъему экономики и процветанию граждан), отмечая, 
что со многими установками Свода нельзя не согласиться. В то же 
время довольно сомнительным выглядит стремление разработчи-
ков подкрепить свои призывы к нравственности рассуждениями о 
том, что нравственным быть выгодно. «Если человек созидает  
материальные блага исключительно для себя, своей семьи, своей 
социальной группы, при этом пренебрегая интересами других, – 
он преступает нравственный закон и многое теряет в экономи-
ческом смысле» (вторая заповедь). Или: «Чем больше доверия к 
твоему делу, тем быстрее растет его доходность. Честность – это 
инвестиции в будущее» (девятая заповедь). Подобные попытки 
обосновать христианские добродетели земной выгодой не совмес-
тимы ни со святоотеческим учением, ни с русской православной 
традицией. 

Рассуждая о деньгах, авторы Свода говорят, что они должны 
находиться в постоянном движении, в обороте. «Дело – настоящее, 
захватывающее целиком, – вот богатство предпринимателя. Отсут-
ствие культа денег раскрепощает человека, делает его внутренне 
свободным». Т.Б. Коваль считает это утверждение принципиально 
новаторским в православной мысли, поскольку оно находится «в 
прямом противоречии с традиционным подходом, согласно кото-
рому истинное богатство имеет духовный характер. Оно не во-
площается в материальных благах, “деле” или проекте, а предпри-
ниматель, если он, конечно, христианин, должен с точки зрения 
традиционного православного богословия стяжать духовное бо-
гатство, а не сосредоточиваться целиком и полностью на своем 
бизнесе» [Коваль Т.Б., 2014, с. 210–211]. 

В то же время К.Н. Костюк отмечает, что в Своде получила 
развитие тема, не нашедшая отражения в ОСК: оправдание богат-
ства и собственности как Божьего источника и средства служения 
Богу и отечеству. Конечно, православный документ не видит в  
богатстве Божью награду, а, скорее, концентрируется на ответ-
ственности предпринимателя: «Для нравственного человека собст-
венность есть не только средство извлечения выгоды, но и средство 
служения идеалам добра и справедливости» (вторая заповедь) 
[Костюк К.Н., 2014, с. 376–377]. 

С. Глазьев рассматривает документ как подспорье для соз-
дания механизмов общественного контроля за действиями властей 
на основе традиционных нравственных ценностей российской куль-
туры [Глазьев С., 2006]. 



 56 

В марте 2007 г. прошел XI съезд ВРНС под названием  
«Богатство и бедность: исторические вызовы России». В Собор-
ном слове XI Всемирного Русского народного собора констатиру-
ется, что «внутри страны большинство населения живет бедно,  
в то время как богатство “избранных” постоянно увеличивается». 
При этом подчеркивается, что как курс на личное обогащение в 
ущерб интересам государства и народа, так и ставка на «замену 
олигархической модели бюрократической системой управления» 
не имеют перспективы [Соборное слово.., 2007]. 

Участники съезда предлагают решать проблему бедности 
политико-экономическими средствами с учетом русской националь-
ной традиции. К ним относятся: введение прогрессивной шкалы 
налогов на сверхдоходы и предметы роскоши с направлением вы-
рученных средств на сокращение имущественных диспропорций; 
отказ от резкого увеличения налога на жилье в соответствии с  
рыночной стоимостью недвижимости, поскольку он ударит не по 
богатым, а по бедным, и не даст оформиться среднему классу;  
вложение доходов от «продажи богатств, которыми наделил нас 
Творец», в страну и в людей; создание «действенных механизмов 
использования стабфонда для развития высокотехнологичной про-
мышленности, обновления инфраструктуры, поддержки науки и 
образования, а также для помощи наиболее незащищенным слоям 
населения»; обновление основных фондов российских предприятий; 
радикальный пересмотр доли зарплаты в распределении прибыли; 
усиление правового и общественного контроля за тратой народных 
денег. «Особенно важно победить коррупцию, которая, став удав-
кой на шее российской экономики, особенно малого и среднего 
бизнеса, чудовищным образом подрывает престиж страны и ослож-
няет инвестиционный климат» [Соборное слово.., 2007]. 

Конечно, со многими предложениями ВРНС можно согла-
ситься, но нельзя не признать их декларативный и популистский 
характер. 

Последней экономической инициативой РПЦ, с которой в 
ноябре 2014 г. выступил глава ОВЦО прот. Всеволод Чаплин, явля-
ется проект создания системы православного банкинга. По его сло-
вам, «необходимо в мире наращивать роль механизмов, не осно-
ванных на ростовщичестве. Иначе неизбежный конец финансового 
пузыря, работающего по принципу “деньги делают деньги”, может 
привести к катастрофическим последствиям или даже к большой 
войне, на которую можно было бы списать все» [Чинкова Е., 2014]. 



 57

Хотя эта тема уже несколько лет муссируется в церковных и 
околоцерковных кругах, никогда прежде она не звучала так пред-
метно, как в конце 2014 г. А.И. Нотин объясняет это реакцией 
«православных банкиров» на письмо Ассоциации российских бан-
ков (АРБ) в ЦБ РФ с предложением о создании в России ислам-
ских банков и наделении их государственными льготами. В связи с 
этой инициативой была сформирована «Общественная рабочая 
группа», которая, собственно и продвигает концепцию создания 
«Православной финансовой системы» (ПФС), основными элемен-
тами которой станут Православный специализированный низко-
рисковый банк (ПСБ), православные инвестиционные фонды и 
компании (ПИФК) [Нотин А.И., 2015]. 

По словам члена «Общественной рабочей группы» и одно-
временно члена комитета по инвестиционной политике Торгово-
промышленной палаты РФ Д. Любомудрова, предполагается, что 
уставный капитал ПСБ будет разделен на равные пакеты (не больше 
10%), которые нельзя перепродавать, консолидировать, перекупать, 
что позволит избежать формирования контрольного пакета. Пла-
нируется, что ПСБ в основном будет заниматься расчетными опе-
рациями, проектным финансированием (отказ от ссудного процента 
в пользу долевого участия кредитной организации в капитале  
«заемщика» по аналогии с исламскими банками), а также оказанием 
крупным предприятиям и холдингам возмездных услуг по высоко-
технологичному «бюджетированию проектов». При этом он не бу-
дет заниматься проектами, связанными с повышенными рисками, 
выдавать кредиты и участвовать в организации спекулятивной 
торговли на валютном и фондовом рынках, т.е. заниматься рос-
товщичеством. Как только соберется группа, насчитывающая не 
менее 11 персон (это могут быть и «физические», и «юридические 
лица») и минимальный капитал в 400 млн руб., система начнет 
функционировать. 

ПИФК предназначены для финансирования реального сек-
тора экономики, приобретения оборудования, технологий и про-
изводственных площадей. Они не будут вкладывать средства в 
производства, поощряющие пороки, а также не будут оказывать 
финансовых услуг населению. 

Инициаторы полагают, что ни новые законы, ни налоговые 
льготы, ни какие-либо преференции новому православному фи-
нансовому проекту не нужны. Работа будет идти на общих осно-
ваниях [Яковлева Е., 2015]. 



 58 

Со своей стороны, глава ОВЦО, поддержавший инициативу 
предпринимателей, в январе 2015 г. разослал письма главам пяти 
регионов – Белгородской, Кемеровской и Псковской областей, 
Республики Марий Эл и Ставропольского края – с призывом вклю-
читься в пилотный проект создания христианского финансового 
института. 

Однако некоторые аналитики оценивают концепцию право-
славного банкинга не просто как сырую, а в принципе вызывающую 
серьезные профессиональные и духовные сомнения [Катасонов В., 
2015; Нотин А.И., 2015]. Поскольку любой так называемый банкинг 
по определению является ростовщической деятельностью, а вели-
чина взимаемого процента при этом не имеет никакого значения, в 
переводе на русский язык термин «православный банкинг» может 
означать только одно: «православное ростовщичество». Запущенная 
кем-то идея «православного банкинга», по мнению В. Катасонова, 
способна лишь дискредитировать РПЦ [Катасонов В., 2015]. 

Вместо громогласных деклараций и амбициозных проектов с 
весьма спорной и сомнительной духовной «начинкой» необходимо 
создавать сообщества православных предпринимателей, а в более 
широком контексте – малых социумов православных людей, 
включающих не только предпринимателей, но и потребителей то-
варов и услуг. В истории «русского капитализма» конца XIX – начала 
XX в. средством противодействия агрессивной капиталистической 
среде были такие хозяйственные формы, как потребительская и 
производственная кооперация, а в денежной сфере – кредитные 
кооперативы и общества взаимного кредитования [Катасонов В., 
2015; Нотин А.И., 2015]. 

Заключение 

Хотя постсоветский период можно считать самым продук-
тивным с точки зрения развития социальных идей РПЦ (именно в 
эти годы были приняты официальные или одобренные церковью 
документы, в той или иной степени отражающие ее отношение к 
социально-экономическим проблемам современной России, а также 
состоянию мировой экономики и международному экономическому 
сотрудничеству), «социально-этические воззрения православной 
церкви сегодня – это не ясные доктрины, а скорее многослой- 
ные, но слабые токи, пронизывающие публичный дискурс и иногда 
задевающие и слегка отрезвляющие светскую общественность» 
[Костюк К.Н., 2014, с. 336]. Вне поля зрения церковной мысли ос-



 59

тались, например, проблемы информационного общества, развития 
Интернета, трансформации социальных структур в сети [Костюк К.Н., 
2014, с. 393]. Поэтому сегодня в рамках этики заповедей невоз-
можно ответить на вопрос, как жить христианину в мире расту-
щего богатства и устрашающей бедности, рыночных императивов, 
цифровых разрывов, биржевых катастроф. Для этого необходимо 
«глубокое понимание и проникновение в суть происходящих соци-
альных процессов» [Костюк К.Н., 2014, с. 394]. В целом очевидно, 
что «социальная концепция церкви “не сработала”, не вышла из 
лабораторных рамок, предназначенных для церковных интеллек-
туалов». Общество ее не заметило, а она не сблизила церковь с 
обществом [Костюк К.Н., 2014, с. 398]. 

Таким образом, церковь, несмотря на заявления ее лидеров 
или ориентированных на нее экспертов о том, что РПЦ является 
ведущим институтом гражданского общества, все же не может 
полностью считаться таковым. С институтом гражданского обще-
ства РПЦ сближает, например, движение самоорганизации людей, 
по собственной инициативе возрождавших церковные общины в 
1990-е годы; жесткие выступления церкви против программ поло-
вого просвещения и регулирования рождаемости. Даже не согла-
шаясь с ее позицией, следует признать, что в этом вопросе она вы-
ступала как самостоятельная сила. Самостоятельность церковного 
института ярко проявилась в борьбе с ювенальной юстицией. 

Заявление Святейшего патриарха о том, что смысл всей дея-
тельности Церкви, в том числе диалога с обществом, – это желание 
утвердить в жизни людей традиционные духовно-нравственные 
ценности, без которых немыслим гражданский мир и развитие 
[Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси, 2012], означает, что 
РПЦ представляет собой самостоятельную силу, ориентированную 
на свою внутреннюю мотивацию и независимую от государствен-
ных инструкций, т.е., по сути, является частью гражданского об-
щества. В то же время такие характеристики РПЦ как закрытость, 
копирование госструктуры, дефицит солидарности, отсутствие са-
мокритики и подавление человеческого волеизъявления не позво-
ляют считать РПЦ в полной мере институтом гражданского обще-
ства [Кнорре Б., 2012]. 

Представляется, что в целом РПЦ больше ориентируется на 
взаимодействие с государством, чем с гражданским обществом.  
В течение последних двух десятилетий РПЦ последовательно вос-
станавливала свое материальное имущество. Ключевым моментом 
стало принятие в декабре 2010 г. закона о передаче в собствен-



 60 

ность или безвозмездное пользование религиозным организациям 
имущества религиозного назначения, находившегося в ведении 
государства. Среди прочих потенциальными объектами для пере-
дачи могут стать земельные участки, храмы, монастыри и другие 
здания, а также предметы религиозного культа, часть которых се-
годня имеет статус исторических памятников. Противники зако-
нопроекта утверждали, что в такой ситуации нельзя говорить о 
восстановлении исторической справедливости. Критике со стороны 
представителей различных конфессий в России подвергается и тот 
факт, что иногда РПЦ получала право на объекты, ранее принад-
лежавшие другим религиозным сообществам. Свое недовольство 
высказывают и сотрудники культурных учреждений и обществен-
ных организаций, расположенных в зданиях, на которые претен-
дует церковь. Они опасаются потерять свои помещения. Предста-
вители епархий в свою очередь утверждают, что не собираются 
никого «выгонять на улицу» и желают лишь защитить по праву 
принадлежащие им объекты [Яжиньска К., 2013]. Тем не менее 
борьба за недвижимость, сопровождаемая обвинениями и высоко-
мерием в адрес оппонентов, а иногда разрушением музейных ком-
плексов, вредит авторитету РПЦ. 

В РПЦ выкристаллизовывается строго централизованная си-
стема владения полученной собственностью, что делает более цен-
трализованной всю систему внутрицерковного управления. Кроме 
того большинство храмов будет зависеть от бюджетных средств, 
выделяемых на реставрацию и восстановление церковных памят-
ников культуры. В настоящее время значительная часть памятни-
ков и брошенных церквей находятся в упадке или не получают 
регулярного финансирования. Когда РПЦ оформит право собст-
венности на тысячи объектов, которые можно считать памятниками 
культуры, может оказаться, что на реставрацию и восстановление 
собственнику, т.е. Московской патриархии, придется выделить из 
госбюджета не 2 млрд руб., как было предусмотрено на 2010 г., а 
20 млрд [Филатов С., 2012, с. 47–48]. Церковь может превратиться 
в вечного реципиента бюджетных денег, потому что без помощи 
государства все это имущество невозможно содержать в порядке. 
Победа патриарха Кирилла в борьбе за глобальную реституцию 
может только увеличить имеющуюся зависимость церкви от госу-
дарства. Еще одна сложная проблема – отношение к сохранению 
культурного наследия. Существуют разногласия между предста-
вителями РПЦ и светскими специалистами – историками, искус-
ствоведами, краеведами – по поводу того, кто лучше сохранит  



 61

национальное наследие и кто «правильнее» оценивает церковное 
искусство [Филатов С., 2012, с. 50]. 

Выступая 30 ноября 2010 г. на встрече с сотрудниками ОВЦО, 
патриарх Кирилл так оценил достигнутые успехи: «В области цер-
ковно-государственных отношений в России на сегодня не оста-
лось ни одного принципиального вопроса, который бы содержал в 
себе некий конфликт между Церковью и государством». По его 
словам, было три таких вопроса: «присутствие религиозно ориен-
тированных дисциплин в школе, участие духовенства в Воору-
женных силах и возвращение Церкви незаконно отнятого у нее 
имущества» [Состоялась встреча.., 2010]. 

 
 

Список литературы 
 

1. Архиерейский Собор Русской Православной Церкви 1994 г. – Режим доступа: 
http://www.patriarchia.ru/db/text/417674.html 

2. Башкиров В., протоиерей. Основы социальной концепции Русской православ-
ной церкви: (Краткий аналитический обзор) // XII Международные Кирилло-
Мефодиевские чтения, посвященные Дням славянской письменности и куль-
туры. – Минск, 24–26 мая 2006 г. – Режим доступа: http://sobor.by/obzor.php 

3. Безбородов М.И. Общественно-политическая идеология Русской православной 
церкви: Определение модели церковно-государственных отношений // Госу-
дарство, общество, церковь в истории России ХХ века: Материалы IX Меж-
дунар. науч. конф. Иваново, 10–11 февраля 2011 г.: в 2 ч. – Иваново: Иван. 
гос. ун-т, 2011. – Ч. 1. – С. 75–81. 

4. Браславский П. Современный социально-экономический этос Русской право-
славной церкви: Перспективы и границы толерантности. – М., 2004. – 18 с. 

5. В Киеве состоялось очередное заседание Патриаршего совета «Экономика  
и этика». – 29.07.2010. – Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/ 
1233707.html 

6. Вениамин (Новик), игумен. Об «Основах социальной концепции Русской пра-
вославной церкви»: (Критические замечания на первые пять глав) // Христи-
анские начала экономической этики. Научно-богословская конференция. – 
Октябрь 2000 г. – Режим доступа:http://dl.biblion.realin.ru/text/14_Disk_EPDS_-
_vse_seminarskie_konspekty/Uchebnye_materialy_1/economika.doc 

7. Ветров В.А., Попова В.А. Социальная деятельность православия, католицизма 
и протестантизма на территории современного Российского государства // 
Научный поиск. – Иваново, 2014. – № 1. – Режим доступа: http://reabcentr.ru/ 
2011-05-04-06-47-04/2769-s 



 62 

8. Вовченко Б.В. Церковь и государство в социальной концепции Русской пра-
вославной церкви // Государственное управление. Электронный вестник. – 
2010. – № 23. – С. 1–17. – Режим доступа: http://e-journal.spa.msu.ru/uploads/ 
vestnik/2010/vipusk__23._ijun_2010_g./vovchenko.pdf 

9. Глазьев С. Конкурентные преимущества российской культуры хозяйствования: 
возможности и проблемы реализации. – М., 2006. – Режим доступа: http:// 
viperson.ru/wind.php?ID=315210 

10. Дятлов С.А. Духовно-нравственные традиции хозяйствования в России // Про-
блемы современной экономики. – СПб., 2006. – № 1/2 (17/18). – Режим доступа: 
http://www.m-economy.ru/art.php?nArtId=1007 

11. Зарубина Н.Н. Православный предприниматель в зеркале русской культуры // 
Общественные науки и современность. – М., 2001. – № 5. – С. 100–112. 

12. Заявление Экспертного совета «Экономика и этика» при Патриархе Москов-
ском и всея Руси в связи с мировым финансово-экономическим кризисом. – 
27.07.2009. – Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/705099.html 

13. Заявление Экспертного совета «Экономика и этика» при Патриархе Москов-
ском и всея Руси в связи с обсуждением стратегии долгосрочного развития 
России до 2020 года. – 27.07.2009. – Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/ 
db/text/705080.html 

14. Заявление Экспертного совета «Экономика и этика» при Святейшем Патриархе 
Московском и всея Руси от 29 июля 2010 года. – Режим доступа: http://www. 
patriarchia.ru/db/text/1233732.html 

15. Зейпель И. Хозяйственно-этические взгляды отцов Церкви. – М., 1913. – Режим 
доступа: http://azbyka.ru/hristianstvo/economics/khozjajstvenno-ehticheskie-vzgljady- 
ottsov-tserkvi.shtml 

16. Зубов А. Русская православная церковь в посттоталитарном пространстве // 
Контитент. – М., 1995. – № 3 (85). – Режим доступа: http://magazines.russ.ru/ 
continent/2011/149/z48.html 

17. Иларион (Алфеев), Епископ Венский и Австрийский. Русская православная 
церковь и ее социальная позиция // Право и безопасность. – М., 2005. – № 2 (15). – 
Режим доступа: http://dpr.ru/pravo/pravo_15_5.htm 

18. Иларион, митрополит Волоколамский. Выступление… на тему «Государство 
и Церковь в России: 20-летний опыт взаимоотношений» на II православно-
католическом форуме (19 октября 2010 г., о. Родос, Греция). – Режим доступа: 
http://www.patriarchia.ru/db/text/1301914.html 

19. Катасонов В. О православных банковских утопиях. – М., 2015. – Режим доступа: 
http://ekklezia.ru/blogi/4871-v-katasonov-o-pravoslavnyih-bankovskih-utopiyah.html 

20. Кирилл, митрополит Смоленский и Калининградский. Доклад… председателя 
Отдела внешних церковных сношений Московского Патриархата «Об основах 
социальной концепции Русской православной церкви». – М., 2000. – Режим 
доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/422562.html 



 63

21. Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Идеи солидарности и заботы об 
общем могут и призваны стать скрепой нашего общества: Интервью ИТАР-
ТАСС Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. – 03.11.2012. – 
Режим доступа: http://www.pravoslavie.ru/smi/print57182.htm 

22. Кнорре Б. Пять критериев отделяют РПЦ от институтов гражданского обще-
ства. – М., 2012. – Режим доступа: http://www.opec.ru/1445015.html 

23. Коваль Т.Б. Личность и собственность: Христианство и другие религии мира // 
Мир России. – М., 2003. – № 6. – C. 3–45. 

24. Коваль Т.Б. Православие в современной России. Экономические аспекты со-
циального учения РПЦ // Мир России. – М., 2008. – № 1. – С. 122–146. 

25. Коваль Т.Б. Религия и экономика: Труд, собственность, богатство / НИУ-ВШЭ. – 
М., 2014. – 349 с. 

26. Коваль Т.Б. Экономика и нравственность в суждениях Отцов Церкви // Обще-
ственные науки и современность. – М., 2002. – № 6. – С. 156–167. 

27. Корзо М.А. Сравнение социального учения Русской православной церкви и 
Ватикана: к постановке проблемы. – 2009. – Режим доступа: http://iph.ras.ru/ 
uplfile/ethics/RC/ed/f/soc_eth/korzo.html 

28. Костюк К.Н. История социально-этической мысли в Русской православной 
церкви. – СПб.: Алетейя, 2014. – 448 с. 

29. Костюк К. Три портрета. Социально-этические воззрения в Русской право-
славной церкви конца ХХ века // Континент. – М., 2002. – № 113. – Режим 
доступа: http://magazines.russ.ru/continent/2002/113/kost.html 

30. Костюк К.Н. Возникновение социальной доктрины Русской православной 
церкви // Общественные науки и современность. – М., 2001. – № 6. – С. 114–131. 

31. Костюк К.Н. Социальная концепция Русской Православной Церкви как система 
нравственных вызовов обществу. – М., 2010. – Режим доступа: http://www. 
bogoslov.ru/text/1246436.htm 

32. Кырлежев А. Русская православная церковь перед проблемой модернизации. – 
М., 2003. – Режим доступа: http://www.archipelag.ru/ru_mir/religio/titul/turn/ 
enhancement/?version=forprint 

33. Кырлежев А. Русско-немецкая дискуссия вокруг социальной концепции Рус-
ской православной церкви. – Мюльхайм, 19–20 февраля 2003. – Режим доступа: 
http://www.archipelag.ru/agenda/strateg/konfess/basis/y14/ 

34. Лукин С.В. Частная собственность в христианской доктрине // Проблемы со-
временной экономики. – СПб., 2014. – № 2 (50). – Режим доступа: http://www. 
m-economy.ru/art.php?nArtId=5023 

35. Лункин Р. Образ РПЦ в светских масс-медиа: между мифом о государствен-
ной церкви и фольклорно-оккультным православием // Православная церковь 
при новом патриархе / под ред. А. Малашенко и С. Филатова; Моск. Центр 
Карнеги. – М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2012. – 
С. 171–222. 



 64 

36. Митрополит Кирилл: «Экономика не является сферой исключительно матери-
альных интересов». – 21.03.2005 // Интерфакс. Религия. Новости. – Режим 
доступа: http://www.interfax-religion.ru/?act=news&div=2068 

37. Митрохин Л. О принципе свободы совести. – М., 2002. – Режим доступа: 
http://www.archipelag.ru/agenda/strateg/konfess/basis/y13/?version=forprint 

38. Митрохин Н. Русская православная церковь: Современное состояние и акту-
альные проблемы. – М., Новое литературное обозрение, 2004. – 648 с. 

39. Нотин А.И. Чем «пахнет» православный бэнкинг. – М., 2015. – Режим доступа: 
http://kpp-russia.ru/2015/01/chem-paxnet-pravoslavnyj-benking/ 

40. Основы социальной концепции Русской православной церкви («круглый стол») // 
Социологические исследования. – М., 2001. – № 8. – Режим доступа: http://www. 
bogoslov.ru/biblio/text/477027/index.html 

41. Основы социальной концепции Русской православной церкви. – М., 2005. – 
Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/141422.html 

42. Основы учения Русской православной церкви о достоинстве, свободе и правах 
человека. – 26.06.2008. – Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/db/document/ 
401145/ 

43. Православная церковь и модернизация России: вызовы XXI века (Круглый 
стол). – 04.03.2010. – Режим доступа: http://www.liberal.ru/articles/4603 

44. Председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества 
выступил на Гайдаровском форуме. – М., 15.01.2015. – Режим доступа: http:// 
www.patriarchia.ru/db/text/3938096.html 

45. Ревзин Г. Политическая икономия // Коммерсантъ. – 22.03.2010. – Режим дос-
тупа: http://www.kommersant.ru/doc/1333970 

46. Свод нравственных принципов и правил в хозяйствовании. – М., 2004. – Режим 
доступа: http://www.vrns.ru/documents/61/1219/ 

47. Соборное слово XI Всемирного Русского Народного Собора. – М., 2007. – 
Режим доступа: http://www.vrns.ru/documents/64/1131/ 

48. Сомин Н.В. Несколько тезисов о православной социальной доктрине // Хри-
стианские начала экономической этики / Научно-богословская конференция. 
Октябрь 2000 г. – Режим доступа: http://dl.biblion.realin.ru/text/14_Disk_EPDS_-_ 
vse_seminarskie_konspekty/Uchebnye_materialy_1/economika.doc 

49. Сомин Н.В. Святые отцы о праве собственности. – М., 1998. – Режим доступа: 
http://azbyka.ru/dictionary/02/svjatye-ottsy-o-prave-sobstvennosti-all.shtml 

50. Состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с сотрудниками Сино-
дального отдела по взаимоотношениям Церкви и общества. – М., 30.11.2012. – 
Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/db/text/1331331.html 

51. Филатов С. Патриарх Кирилл – два года планов, мечтаний и неудобной ре-
альности // Православная церковь при новом патриархе / под ред. А. Мала-
шенко, С. Филатова / Моск. Центр Карнеги. – М.: Российская политическая 
энциклопедия (РОССПЭН), 2012. – С. 9–68. 



 65

52. Хёффнер Й. Христианское социальное учение. – М., 2001. – 324 с. 
53. Чаплин В., протоиерей. Русская православная церковь и вопросы экономиче-

ской этики // Недвижимость и инвестиции. Правовое регулирование. – М., 
2005. – № 3 (24). – Режим доступа: http://dpr.ru/journal/journal_24_2.htm 

54. Чинкова Е. Протоиерей Всеволод Чаплин: Православный банкинг спасет от 
кризиса // Комсомольская правда. – М., 22.12.2014. – Режим доступа: http:// 
www.kp.ru/daily/26323.5/3204367/ 

55. «Экономика и этика» при дефиците этичности // Центр религиоведческих 
исследований. – 02.08.2010. – Режим доступа: http://www.religiopolis.org/ 
publications/805-ekonomika-i-etika-pri-defitsite-etichnosti.html 

56. Экспертный совет «Экономика и этика» при Святейшем Патриархе Московском 
и всея Руси. – М., 10.06.2009. – Режим доступа: http://www.patriarchia.ru/ 
db/text/705176.html 

57. Яжиньска К. Русская православная церковь как часть государства и общества // 
Неприкосновенный запас. – М., 2013. – № 4 (90). – Режим доступа: http:// 
magazines.russ.ru/nz/2013/4/10ya.html 

58. Яковлева Е. Представлен проект православной финансовой системы. – Режим 
доступа: http://www.rg.ru/2014/12/22/banking-site.html 

59. Calvez J.-Y. Doctrines sociales comparées, l'orthodoxe russe et la catholique romaine. – 
Mode of access: http://www.cairn.info/zen.php?ID_ARTICLE=RETM_248_0111 

60. Hallensleben B., Sokolovski A. Les bases de la conception sociale et la perspective 
orthodoxe. – Mönchengladbach, 2001. – 16 p. 

61. Sollogoub M. Évangile et vie économique: une réponse russe // Resurrection. – P., 
2009. – N 132–133. 

 


