
 66 

И.Г. Минервин 
АЗИАТСКИЙ МЕНЕДЖМЕНТ: КОНФУЦИАНСКОЕ 

НАСЛЕДИЕ И СОВРЕМЕННОСТЬ 
 
Выдающийся китайский мыслитель Конфуций (Кунфу-цзы) 

(551–479 гг. до н.э.) выработал этические нормы и ценности, кото-
рые пронизали собой всю китайскую культуру и сегодня остаются 
ее важными элементами. Философия Конфуция оказала глубокое 
влияние на общественную жизнь и менталитет в Китае, Японии, 
других странах Азии и даже на Западе. Воздействие конфуцианства 
на формирование китайской системы ценностей распространилось 
на принципы правления, господствовавшие в течение веков, и до 
сих пор сохраняет свое значение. 

Многочисленные исследователи указывали также и на влия-
ние, оказываемое конфуцианством на современную практику ме-
неджмента. Были показаны масштабы этого влияния в самом Китае 
и в среде китайской диаспоры на практикуемые методы ведения 
бизнеса, на поведение работников. Вместе с тем, несмотря на ог-
ромный интерес к этой тематике – как на Востоке, так и на Западе – 
и обилие научной литературы, отмечается также и недостаточная 
изученность этого явления. 

Немного об основах 

В конфуцианском этическом наследии выделяются пять клю-
чевых элементов (ценностей): 1) иерархия и гармония; 2) груп-
повая ориентация; 3) межличностные отношения; 4) положение в 
обществе («лицо»); 5) особое отношение ко времени как жизненной 
среде для достижения конечной цели человека [Confucian values.., 
с. 314; Li J., 2009, p. 171]. Центральное место в этом наследии за-
нимает проблематика межличностных отношений. Таких отноше-



 67

ний пять: 1) отношения между господином и слугой (правителем и 
подчиненным); 2) отношения между родителями и детьми; 3) отно-
шения между супругами; 4) отношения между старшими и млад-
шими; 5) отношения между друзьями. В этих пяти отношениях 
между людьми осуществляется «Путь», т.е. предназначение чело-
века [Конфуций, с. 114]. Все эти отношения предполагают набор 
ролей и взаимных обязательств, которые, по преимуществу, носят 
иерархический характер. Каждый индивид должен соответство-
вать своей роли и поступать надлежащим образом для блага обще-
ства [Confucian values.., p. 314]. Конфуцианство тем самым задает 
нормы общественного поведения, которые и сегодня ощущаются в 
повседневной управленческой практике, в частности, китайского 
бизнеса [Rarick Ch.A., 2007]. 

Это – одна сторона идеологии конфуцианства. Другая скла-
дывается из человеческих достоинств, или добродетелей (их тоже 
пять): гуманность (доброжелательность), справедливость, пристойное 
поведение (соблюдение норм), мудрость, доверие. Таким образом, 
резюмируют Дж. Ванг и другие, если одна сторона конфуцианства 
состоит в утверждении подчиненности нормам и социальным ролям, 
то другая – в культивировании нравственности и самосовершенст-
вовании путем обучения и самопознания [Confucian values.., p. 314]. 

Конфуцианскую этику, отмечают К. Лоу и С. Энг, можно 
подразделить на три раздела: самосовершенствование правителя 
(менеджера), его взаимоотношения с окружающими и социальная 
ответственность. Ее элементы связаны с центральной концепцией 
китайской философии – «дао», т.е. жизненного пути, означающей 
прежде всего принцип самосовершенствования. Прежде чем вести 
за собой других, говорит Конфуций, «смотри внутрь себя и познай 
самого себя», свои желания и убеждения [Low K.C.P., 2013, p. 1]1. 

Моральное самосовершенствование – краеугольный камень 
конфуцианского учения, с него должно начинаться всякое воспи-
тание и обучение. Соблюдение принципов морали, добродетель-
ность – необходимые условия для каждого уважаемого человека, 
достигаемые с помощью самоанализа [Chan A., Young A. Chinese.., 
2012, p. 20]. 

Согласно учению Конфуция, «дао» – это жизненная мудрость, 
конечная жизненная цель и ее озарение. К этой концепции примы-
                                                 

1 Максима, знакомая европейцу еще по древнегреческой философии. Г.Э. Лес-
синг называл самопознание центром, а И. Кант – началом всей человеческой 
мудрости [Философская энциклопедия]. 



 68 

кает идея «воления», т.е. такого целеустремленного желания, кото-
рое следует предначертанию (судьбе) и подкрепляется конфуциан-
скими этическими ценностями – честностью, добротой, сочувствием 
[Low K.C.P., 2013, p. 3]. Жизнь следует строить в соответствии с 
ценностями, принципами добродетели и гуманизма, черпать от-
дохновение в изучении искусства. Мир и гармония достигаются в 
близости к природе, а лидеры должны руководствоваться в своих 
действиях благожелательностью и сочувствием, при этом правиль-
ные поступки важнее верований. Кроме того, подчеркивается не 
только необходимость постановки целей для себя (самосовершен-
ствование) и для других, но и необходимое упорство в достижении 
целей. Важно, что отношения правителя и управляемых характе-
ризуются взаимными обязательствами: это сыновнее почтение в 
семье и лояльность к лидеру, с одной стороны, и отеческая забота 
и добродетельность решений – с другой. 

Таким образом, конфуцианский правитель (а сегодня и биз-
несмен), имеющий высокие цели и обязательства, должен забо-
титься о создании отношений дружественности и взаимопомощи с 
работниками, а забота и участие по отношению к подчиненным 
представляют собой составные элементы его управленческих на-
выков. Эти аспекты конфуцианской этики, считают Лоу и Энг,  
могут быть положены в основу эффективного лидерства, корпора-
тивного управления и социальной ответственности [Low P.K.Ch., 
Ang S.L. Confucian.., 2013, p. 32; K.C.P., 2013, p. 2]. Однако следует 
учесть, что такая точка зрения в большей мере свойственна адептам 
конфуцианской культуры, склонным противопоставлять ее запад-
ным ценностям. 

Этические ценности отражают фундаментальные верования, 
они задают цели и приоритеты людей и организаций, задают нормы 
поведения. В учении Конфуция такими ценностями являются: 
почтительность к родителям, старшим; братство и равенство; пре-
данность и верность; доверие; вежливость и учтивость; доброде-
тельность и смелость; прямота, честность, твердость характера; 
смирение и скромность [Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 2013, 
p. 32]. Следование этим этическим принципам, по мнению адептов 
учения, улучшает взаимоотношения между людьми, устраняет 
противоречия, создает положительные стимулы к коллективному 
труду. В отличие от западной этики, по преимуществу индивидуа-
листической и утилитаристской, конфуцианская этика утверждает 
примат духовности (в соответствии с «дао»). Это означает, что че-



 69

ловек становится личностью только во взаимодействии с другими, 
т.е. в социуме. 

Основное значение конфуцианской этики многие исследова-
тели видят в ее влиянии на социальную организованность, в ут-
верждении примата общественных, групповых интересов над инди-
видуальными. Каждый индивид рассматривается как находящийся 
в центре системы взаимоотношений и несущий целый набор обя-
занностей, прежде всего, перед семьей и обществом. Но при этом 
подчеркивается важность социальной гармонии. Принцип «пяти 
отношений» – с вышестоящими, с родителями, с супругами, стар-
шими по возрасту и друзьями – определяет надлежащее поведение 
людей, его соблюдение ведет к социальной гармонии и процвета-
нию. Этот принцип находит проявление также в деловой практике, 
во многом определяя управленческий менталитет, для которого 
характерна опора на коллективизм, групповые усилия, общность 
взглядов и представлений [Rarick Ch.A., 2008]. 

В центре конфуцианской этики управления идея опоры не на 
законы и правила, а на моральные ценности и нормы, соблюдаемые 
в рамках сообщества и ведущие к социальной гармонии внутри 
него. В этом видится источник «высоких стандартов нравственного 
поведения добродетельного человека». Общественный идеал дости-
гается благодаря сочетанию моральных установок и иерархического 
порядка, создающему «социально необходимый набор взаимных 
обязательств», а история Китая, по мнению ряда исследователей, 
свидетельствует об эффективности такой системы правления [Chan A., 
Young A. Chinese.., 2012, p. 3]. 

Учению Конфуция приписывается также существенный вклад 
в формирование трудовой этики в странах Восточной Азии. Кон-
фуцианская трудовая этика провозглашает ценности трудолюбия 
(упорного труда), обязательности, соблюдения нравственных норм 
поведения. Ее чертами являются утверждение преданности орга-
низации (т.е. фактически преданности работодателю, облеченной в 
форму коллективизма), бережливости, сотрудничества, стремления 
к обучению. Ценностные установки конфуцианского учения, по-
ложенные в основу подобной трудовой этики, как утверждают  
современные исследователи, в целом имеют положительную связь 
с экономическим и социальным развитием. Аналогичные установки 
формируются и в отношении к государству (правителю). Сюда 
относится и требование жертвенности со стороны индивида во имя 
процветания государства (коллективизм, распространяемый на 
национальную общность). Как отмечают исследователи, такая ус-



 70 

тановка обнаруживается в Китае и во всех странах, испытавших 
влияние конфуцианства [Rarick Ch.A., 2007; Rarick Ch.A., 2008]. 

Говоря о конфуцианстве, нельзя не упомянуть о других со-
ставляющих китайской культуры и нравственности: даосизме и буд-
дизме – течениях, оказавших фундаментальное влияние на китай-
скую культуру. Так, Лао-Цзы придерживался концепции, в центре 
которой утверждение о гармонии природы и необходимости для че-
ловечества стремиться к гармонии, следуя особому «Пути» («Дао»). 
Даосизм утверждает необходимость адаптации человеческого по-
ведения к естественному порядку («Пути»), т.е. большую гибкость: 
если меняется ситуация, то должны измениться и действия. Можно 
сказать, что в учении Лао-Цзы, а также другого основоположника 
даосизма Чжуан-цзы, берет начало в большей мере пассивный, си-
туационный подход к этическому поведению. 

Таким образом, древняя мудрость, по словам Ч. Рэрика, сфор-
мировала для Китая парадигму управления [Rarick Ch.A., 2008], 
основу которой составляют ориентация на гармонию отношений и 
коллективизм, централизованные структуры и авторитарный стиль, 
лидерство, основанное на доверии и патернализме, крепость дело-
вых связей и гибкость стратегий. Несмотря на забвение в период 
коммунистического режима, эти ценности оставили глубокий след 
в менталитете китайцев и до сих пор составляют существенную 
основу как всей китайской культуры, так и практики менеджмента 
[Rarick Ch.A., 2007; Rarick Ch.A., 2009]. 

Традиции и современность 

Исследователи этического учения Конфуция [Confucian values.., 
2005; Li J., Madsen J., 2009] подчеркивают, что конфуцианские прин-
ципы сохраняют свое значение для управления в современном  
Китае и ряде других азиатских стран. Однако их значение, по мне-
нию аналитиков, неоднозначно, поскольку в этих странах присут-
ствуют такие специфические явления, как бюрократизация, почте-
ние к вышестоящим, ритуальность и церемониальность и т.п. 

Конфуцианство исторически внесло значительный, если не 
решающий, вклад в формирование иерархической системы, па-
терналистского и автократического стиля управления, групповых 
взаимоотношений. Его определенные черты наследовал и совре-
менный китайский менеджмент. Влияние конфуцианской этики 
проявляется в стиле руководства, ориентированном на социальную 
гармонию, коллективизм, самосовершенствование и обучение и в 



 71

то же время на жесткий контроль, умеренность и экономность, вы-
сокую требовательность к работникам, их преданность своей орга-
низации, ее руководителям и владельцам. Эти плюсы и минусы, 
оценка которых может отличаться в зависимости от точки зрения, 
образуют причудливую комбинацию, оценить влияние которой на 
хозяйственную практику достаточно сложно. 

Конфуцианская система ценностей подчеркивает отношения 
долженствования по отношению к другим людям, семье, обществу, 
ставит на первое место групповые интересы в противоположность 
индивидуальным. Приложенные к сфере менеджмента эти ценности 
означают примат психологии коллективизма, умения работать в 
трудовом коллективе, поддержания гармонии и устранения кон-
фликтности [Rarick Ch.A., 2007]. 

Гармония – одна из центральных идей Конфуция, который 
считал, что гармония в рабочей группе есть важное средство повы-
шения ее результативности. В китайской деловой культуре, отмечает 
Рэрик, невозможно выделение, например, награждение кого-либо 
одного из группы. Здесь господствует коллективная ответствен-
ность, поскольку считается, что индивидуализм подрывает взаим-
ное доверие [Rarick Ch.A., 2007]. 

В рамках традиционного поведения принято обращаться к 
руководителю за советом и консультацией даже по повседневным 
вопросам. Уважение и послушание – ценности, традиционно внуша-
емые со школьной скамьи. Высказывание собственного мнения без 
особого приглашения может расцениваться как отсутствие уваже-
ния и нарушение субординации. 

Все эти факторы служат для западных наблюдателей осно-
ванием для вывода о низкой эффективности китайских организа-
ций [Confucian values.., 2005, p. 318, 319]. Вместе с тем отмечается, 
что этика, нравственные нормы – это краеугольный камень в прак-
тике хозяйственной деятельности, они призваны играть определя-
ющую роль во всяком бизнесе и в обществе в целом. Подчеркивая 
значение этики, в том числе конфуцианской, для практики ведения 
бизнеса, специалисты [Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 2013] отме-
чают благотворные экономические последствия поведения, осно-
ванного на доверии и сотрудничестве между деловыми партнерами. 

Рассмотрим те элементы конфуцианского наследия, которые 
представляют интерес с точки зрения теории и практики менедж-
мента. 



 72 

Учение Конфуция и практика корпоративного управления 

Согласно общепринятым определениям, корпоративное управ-
ление (КУ) (governance) представляет собой процесс наделения его 
субъектов властными полномочиями, выработки необходимых пра-
вил и норм и их реализации. Хорошее управление связывается с 
демократией, соблюдением гражданских прав, транспарентностью, 
законностью, эффективностью общественных услуг. Если следовать 
Конфуцию, то хорошее управление неотделимо от доброжелатель-
ности и совести: без них руководитель теряет властные полно-
мочия, приобретенные с помощью мудрости и таланта, и не может 
сохранить поддержку коллектива. Еще одним условием эффектив-
ного управления является соблюдение ритуалов. «Высший порядок» 
(«тао») означает совершенствование личности, самодисциплину и 
саморегулирование1. 

Специалисты из Университета Брунея и Южно-Австралий-
ского университета [Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 2013] про-
вели исследование воздействия конфуцианской этики на КУ, а 
именно ее ориентацию на гуманизм, социальную ответственность, 
самодисциплину и самосовершенствование. Исследование прово-
дилось методом опроса среди китайских владельцев и работников 
мелких и средних предприятий в Брунее. Оно показало широкое 
распространение мнения о значении самодисциплины и самосовер-
шенствования как важных ценностных установках в контексте кон-
фуцианской этики. Приверженность «хорошим» ценностям несет 
выгоду организации, поскольку способствует духу коллективизма 
и эффективной групповой работе. Один из главных выводов состоит 
в признании важности человеческого капитала и гуманистических 
отношений, соответствующих положениям конфуцианской этики. 

Выше упоминалось о принципах конфуцианской этики при-
менительно к основным видам общественных отношений, форми-
рующих их патерналистскую структуру (правитель – подданный, 
отец – сын, муж – жена). Вытекающие из этих принципов добро-
детели – благожелательность, справедливость, приличие, мудрость, 
доверие – составляют фундамент человеческого общения и взаим-
ных обязательств. Приложение этих принципов к контексту совре-
менного КУ означает приверженность сохранению «патерналист-

                                                 
1 Разумеется, все это еще не дает никакой гарантии эффективности. Как от-

мечают Лоу и Энг, в том же имперском Китае эти принципы обросли «мусором» 
бюрократизации [Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 2013, p. 33]. 



 73

ского порядка» и соблюдению взаимных обязательств в отношениях 
между людьми в компании с целью создания «гармоничной среды» 
[Chan A.Ch.K., Young A. Confucian.., 2012]. 

К. Лоу и С. Энг, выделяя традиционные функции менедж-
мента (планирование, организация, кадровое обеспечение, руко-
водство, контроль) и рассматривая их традиционные элементы, в 
качестве ценностей, производных от конфуцианской этики, назы-
вают обучение и гармонизацию отношений [Low K.C.P., Ang S.L. 
Management.., 2013]. По Конфуцию, обучение, как и самодисцип-
лина, жизненно необходимы для самосовершенствования, роста и 
развития [Low K.C.P., 2013, p. 6]. 

Планирование. Высказывание Конфуция о том, что «хорошая 
подготовка обеспечивает успех», сегодня трансформируется в стан-
дартные рекомендации относительно эффективного планирования, 
стратегического позиционирования бизнеса, развития человеческого 
капитала, выработки эффективных систем снабжения и сбыта. 

Организационная деятельность. Среди рекомендаций, выте-
кающих, по мнению исследователей, из конфуцианских тезисов, – 
точное соблюдение должностных обязанностей всеми менедже-
рами, руководителями подразделений и рядовыми работниками. 
Конфуцианский подход к человеческому капиталу требует четкости 
организационной системы (в терминах Конфуция – «исправления 
имен»), точности в отношении должностных позиций, титулов, на-
значений в соответствии с качествами, навыками и способностями 
работников. В эффективной организации находят воплощение следу-
ющие принципы [Low K.C.P., Ang S.L. Management.., 2013, p. 84–88]: 

− забота о мире и гармонии в межличностных отношениях, 
что соответствует принципам уважения («ли») и братства («ти»); 

− приверженность справедливости и нравственному мужеству 
(«йи»), выполнение своих обязанностей со смелостью: «действия 
требуют смелости, особенно когда есть сомнения или опасения от-
носительно последствий»; 

− честность поведения («лиен»), под которой понимается сле-
дование ключевым ценностям, верованиям и принципам, «последо-
вательность ценностей, действий, методов, критериев, принципов, 
ожиданий и результатов»; 

− забота о чести и уважении, воздержание от действий, спо-
собных вызвать унижение и бесчестие («чи»). 

Кадровое обеспечение (наем, отбор, расстановка и т.д.). Здесь 
выделяются конфуцианские идеи лояльности («дзонг») и управле-
ния талантами, доверия между работодателем и работниками, реа-



 74 

лизация которых ведет к добросовестности в работе и преданности 
организации. Практическая польза лояльности состоит в умень-
шении текучести кадров и снижении расходов на обучение, а также 
в обеспечении профессионального роста и накопления опыта. 

Руководство. Сюда обычно включаются такие функции, как 
выдача распоряжений, инструктирование, стимулирование, поощ-
рение и наблюдение с целью выполнения поставленных задач. 
Привлечение конфуцианских идей в этой области рассматривается 
по следующим направлениям: 

− проявление благожелательности и заботы, помощь в ре-
шении проблем подчиненных («зен аи») способствует проявлению 
уважения и любви со стороны последних, облегчает внедрение но-
вовведений и предполагает, согласно Конфуцию, обладание пятью 
качествами: честность, терпимость, искренность, усердие и щедрость; 

− использование чувства сыновней (дочерней) почтительности 
и соблюдения долга («сяо»): это положение означает, согласно ки-
тайской мудрости, что все позитивные социальные отношения берут 
свое начало в семье, а практически призывает к соблюдению взаим-
ных контрактных обязательств; 

− культивирование братских отношений («ти»): в конфуци-
анской философии братство служит аналогом равенства и взаим-
ного уважения, что важно для организации коллективного труда. 

Контроль. Теоретически функция контроля включает уста-
новление нормативов функционирования, оценку результатов и при-
нятие корректирующих мер. Конфуцианский подход означает, что 
пример поведения, подаваемый менеджером, служит одновременно 
и средством контроля, понимаемого как помощь в обнаружении и 
исправлении ошибок. Подчеркивается также использование риту-
алов и церемоний, соответствующих китайской культурной тради-
ции, при постановке задач и инструктировании персонала. Во всех 
элементах контроля необходимо присутствие доверия как руково-
дителя к подчиненным, которые в противном случае окажутся в 
униженном положении, так и подчиненных к руководителю, кото-
рый иначе рискует потерять репутацию. Доверие обеспечивает воз-
можность каждому беспрепятственно выполнять свои обязанности, 
формирует предпосылки для создания обучающейся организации, 
в рамках которой работники, действуя самостоятельно, обучаются, 
накапливают опыт и движутся по карьерной лестнице, а организа-
ция сохраняет и развивает человеческий капитал. 

Современные исследования свидетельствуют о сохранении 
основных черт строгой иерархичности и патернализма систем КУ 



 75

в странах конфуцианской культуры, что не всегда оценивается как 
фактор, способствующий продуктивности. Так, опрос руководите-
лей фирм в Гонконге показал наличие жестких иерархических 
структур и концентрацию власти в руках «патриарха». Современные 
исследователи к недостаткам такой системы относят непрозрач-
ность и субъективность, подверженность различным толкованиям 
в зависимости от условий и решаемых задач. К отрицательным 
сторонам патерналистского менеджмента относят также нередкое 
отсутствие аналитических подходов к принятию авторитарных 
решений и, следовательно, их частую необоснованность, блокиро-
вание профессиональных талантов и идей, отсутствие планомер-
ности в замещении должностей и необходимого продвижения со-
трудников, неприятие внешнего аудита [Young A., 2013]. 

В то же время следование патерналистским принципам по-
рождает и определенные преимущества, среди которых указываются: 
быстрое принятие решений; организационная эффективность за счет 
строгого вертикального контроля; преданность работников в рам-
ках отношений, сходных с семейными; организационная культура, 
ориентированная на гармонию отношений и неприятие конфликтов. 
Некоторые исследователи считают, что эти преимущества патер-
налистских структур могут компенсировать их недостатки. Вместе 
с тем руководителям китайских предприятий при освоении совре-
менных методов управления важно сохранять и традиционные ду-
ховно-нравственные ценности. 

Стиль управления, проблема лидерства 

К вопросу об особенностях корпоративного управления тесно 
примыкает трактовка проблем стиля управления и лидерства в кон-
фуцианском контексте. 

Важнейшими элементами конфуцианской этической конст-
рукции являются добродетельность и мудрость, обеспечивающие 
гармонию отношений между руководителями и подчиненными и 
эффективное лидерство. В коллективистском обществе от руково-
дителя требуются благожелательность, мудрость, смелость, спра-
ведливость, умение прощать, а от подчиненных – проявление ува-
жения, преданности, сыновней почтительности. В результате в 
организационной среде фактически господствуют черты иерар-
хичности и авторитаризма. Однако, как отмечают исследователи, 
власть лидера не является абсолютной, менеджеры должны со-



 76 

блюдать принципы «добродетели», чтобы заслужить уважение и 
моральный авторитет [Rarick Ch.A., 2009]. 

Среди добродетелей, которые Конфуций считал обязательными 
для правителя, благожелательность, справедливость, мудрость, чест-
ность, доверительность. Считается, что конфуцианский менеджер 
должен, по крайней мере, стремиться к обладанию этими достоин-
ствами, придерживаться высоких нравственных стандартов, которые, 
однако, даже в китайском менеджменте представляются редкостью 
[Chan A.Ch.K., Young A. Confucian.., 2012; Rarick Ch.A., 2007]. 

От конфуцианской традиции идет понимание лидерства как 
заботы («заботливое лидерство»), его связи с позитивными, гармо-
ничными отношениями и опоры на ценности добродетельности, 
честности и взаимности как основы деловой этики. Вот как это 
выглядит с конфуцианской точки зрения. «Заботливый лидер от-
носится к своим людям и окружению с добротой и сочувствием. 
Он старается причинить им как можно меньше вреда и при этом 
дать им возможность достичь счастья и хорошей жизни в благо-
приятной обстановке… Таким образом, лидер, демонстрирующий 
заботу и участие по отношению к своим сотрудникам или сторон-
никам, способен реально влиять на их мотивацию» [Low K.C.P., 
Ang S.L. Leaders.., 2012, p. 99]. 

Лоу и Энг следующим образом описывают конфуцианский 
взгляд на лидерство [Low K.C.P., Ang S.L. Leaders.., 2012, p. 100–102]. 

1. Ориентация на человека. Конфуций считал добродетель-
ность величайшей ценностью, постоянно подчеркивал ее важную 
роль. В своем учении он распространил идею добродетельности на 
все общество, управляемое социально ответственными правителями, 
где каждый его член может пользоваться благами мира и счастья. 

2. Поощрение постоянного обучения. Успешный лидер должен 
не только непрерывно учиться, расширять знания, но расширять 
свой горизонт и совершенствовать предвидение, а также учиться у 
других. Это дает ему возможность достигать прогресса и роста. 
Современный конфуцианский лидер инвестирует большие силы и 
средства в образование и обучение. 

3. Умение слушать, скромность и смирение. Чтобы учиться у 
других, надо слушать, а выслушав хороший совет, исправиться и 
готовиться к дальнейшему совершенствованию. Поведение лидера 
важно для социальных отношений, лидер, не придающий должного 
значения своему поведению, рискует заслужить негативное вос-
приятие среди подчиненных. 



 77

4. Правдивость, искренность и честность по отношению к 
себе и обществу. Эти качества помогают лидеру выполнять свои 
обязанности и быть примером, а его открытость формирует доверие 
со стороны подчиненных. 

5. Соблюдение взаимности. Многое в отношениях между 
людьми зависит от того, что и как делается и говорится. Взаим-
ность служит здесь главным принципом. Конфуций одним из пер-
вых сформулировал универсальный нравственный принцип, став-
ший известным как «Золотое правило»: не делай другим того, чего 
не желаешь себе1. 

Таким образом, лидерство является понятием прежде всего 
моральным, а не организационным, как в западной культуре управ-
ления. Следует при этом отметить, что стиль лидерства, делаю-
щий акцент на его моральную сторону, привлекает в последнее 
время внимание и обсуждается не только в азиатской, но и в за-
падной управленческой литературе, а также практике менеджмента 
[Wong K.C., 2001]. Опрос нескольких десятков менеджеров в Син-
гапуре и Брунее, проведенный Лоу и Энгом [Low K.C.P., Ang S.L. 
Leaders.., 2012], показал, что подавляющее большинство респон-
дентов считают важными характеристиками лидера гуманистиче-
скую ориентацию, самодисциплину, педагогические способности, 
внимательное отношение к качеству информации, нравственность, 
честность и т.д. Обязательным требованием к лидеру является на-
личие доверия к нему как следствия его добродетельного и нрав-
ственного поведения [Chan A., Young A. Chinese.., 2012]. 

Лидерство, согласно конфуцианской традиции, опирается на 
заботу об общем благополучии, о гармонии отношений в группах, 
о согласованности коллективных усилий, но в то же время на бе-
режливость, требовательность и лояльность к организации. Более 

                                                 
1 Эта заповедь присутствует в буддизме, античной философии, христи-

анстве (Нагорная проповедь), встречается в «Суннах» как одно из изречений  
Мухаммеда. Многие последующие поколения мыслителей видели в этом прин-
ципе «непоколебимое нравственное правило и основу всякой общественной доб-
родетели» (Д. Локк), «этический инвариант, присущий всем религиям, наиболее 
последовательно сформулированный в учении Христа и выражающий общече-
ловеческую суть нравственности» (Л.Н. Толстой) [Новая философская энцикло-
педия, 2010]. Эта и многие другие аналогии свидетельствуют об общности от-
дельных ветвей человеческой мудрости, возникших самостоятельно в различных 
культурах. Мы видим, что разные популяции homo sapiens, по всей видимости, 
независимо друг от друга вырабатывают общие гуманитарные принципы. И «в этом 
лучшем из миров» это вселяет надежду. 



 78 

того, как отмечают исследователи, для конфуцианского менеджера 
преданность и доверие в групповых отношениях важнее, чем фор-
мальные достижения: если работа группы эффективна, то различия 
индивидуальных результатов не имеют значения [Rarick Ch.A., 2008]. 

Такое в целом противоречивое сочетание установок на иерар-
хию и гармонию отношений проявляется на рабочем месте двой-
ственным образом. С одной стороны, результатом является прак-
тическое отсутствие конфликтов как внутри рабочих групп, так и 
между руководителями и подчиненными. С другой – почтение перед 
иерархией и четкое соблюдение социальных статусов чреваты под-
рывом чувства соучастия, отсутствием инициативы, фаворитизмом. 
Узкое применение партисипативного стиля менеджмента объясня-
ется этими чертами конфуцианской культуры. Жесткая иерархия 
также препятствует гибкой и автономной организации труда про-
изводственных подразделений, лишает их ответственности и воз-
можности разделения рисков. 

Отсюда на первом месте в стратегии предприятий стоят за-
дачи повышения качества продукции, внедрения новых технологий, 
реструктуризации неэффективных органов управления, повышения 
прибыльности, позволяющей также решать и социальные проблемы. 

Современные концепции морального лидерства, близкие к 
конфуцианской традиции, выдвигают два необходимых условия: 
1) для повышения мотивации подчиненных лидер должен обра-
щаться к таким их качествам, как чувство доброты, справедливости 
и долга; 2) лидер сам должен безусловно обладать этими качест-
вами. Древние ценности должны быть вновь проанализированы и 
использованы в современных условиях, заключает профессор Гон-
конгского университета К.Ч. Вонг [Wong K.C., 2001, p. 5, 9]. В целом 
определение морального аспекта лидерства как одного из приори-
тетов культуры управления предполагает повышение требований к 
нравственным и этическим качествам лидеров. На уровне общества 
это создает запрос на воспитание и образование, формирующие 
соответствующие человеческие качества и мотивации лидерства. 

Корпоративная социальная ответственность 

Приверженность нравственным ценностям, сформулирован-
ным Конфуцием, открывает лидеру путь к самосовершенствованию, 
постоянному обучению и гармонии отношений. А это, в свою оче-
редь, несет многие преимущества для практики бизнеса, включая 
эффективное управление и корпоративную социальную ответст-



 79

венность (КСО) [Low K.C.P., Ang S.L. Confucian leadership.., 2012, 
p. 104]. Сегодня фактор лидерства в управлении рассматривается 
уже как одна из ключевых ценностей в рамках организационной 
культуры, а современное определение КСО прямо связывает ре-
шение задач экономического развития и повышения качества жизни 
с этическим поведением участников хозяйственной деятельности. 
Согласно определению Всемирного совета предпринимателей по 
устойчивому развитию (World Business Council for Sustainable De-
velopment, WBCSD), «корпоративная социальная ответственность 
есть обязанность бизнеса соблюдать этическое поведение и содей-
ствовать экономическому развитию при улучшении качества жизни 
работников, их семей, местного сообщества и общества в целом» 
[Corporate social responsibility.., 2000]. 

В сфере бизнеса это означает внимание менеджмента к внут-
ренним и внешним социальным последствиям управления органи-
зацией. КСО представляет собой форму корпоративного саморегули-
рования, интегрированного в бизнес-модель, механизм согласования 
политики с законом, этическими нормами и международными 
стандартами. В этом просматривается связь конфуцианской трак-
товки лидерства с современной концепцией КСО, утверждающей 
ответственность лидеров бизнеса перед занятыми, местными со-
обществами и обществом в целом за улучшение качества жизни и 
устойчивое экономическое развитие. 

Сравнение западного и конфуцианского подходов к КСО по-
казывает, что в первом – приоритет прав личности ведет к усиле-
нию транспарентности, вниманию к оценке результатов и соблю-
дению норм, тогда как во втором – подчеркивается постоянная 
необходимость обратной связи с сообществом [Low P.K.Ch., Ang S.L. 
Confucian.., 2013, p. 33]. Таким образом, влияние конфуцианского 
наследия затрагивает понятия социальных обязательств и КСО.  
В западном контексте, подчеркивающем индивидуализм и права 
индивида, концепция социальной ответственности призвана мини-
мизировать отрицательные последствия такой ориентации, утвер-
дить обязательства индивида перед организацией и обществом.  
В конфуцианском контексте каждый является частью «единого и 
целостного мира» с его коллективными (в том числе семейными) 
ценностями и стимулами. 

В Китае в условиях слаборазвитой законодательной струк-
туры бизнес продолжает во многом жить по старым канонам и 
правилам, сохраняющим традиционные принципы и стили управ-
ления, которые не адекватны современным вызовам. Они, в част-



 80 

ности, предполагают строгое соблюдение иерархичности структур 
и следование социальным ролям, т.е. по сути дела сословным раз-
личиям, свойственным докапиталистическому общественному ук-
ладу. Пока общество не зафиксирует основные правила нравст-
венности и содержание моральных норм, отмечает Э. Янг, оно 
останется зависимым от индивидуальной совести, так как будет 
сохраняться возможность обхода и манипулирования нравствен-
ными ограничениями [Young A., 2011, p. 34]. 

Сложившаяся ситуация позволяет говорить о том, что Китай 
нуждается в выработке особой политики КСО, соответствующей 
специфике его культуры. Такая политика должна наряду с задачами 
развития предприятия учитывать мотивацию работников, их права, 
т.е. делать акцент на гуманистическую направленность [Zheng Z., 
2007, p. 33, 67]. Вместе с тем в перспективе в процессе глобализации 
экономика Китая и китайская культура будут все больше интегри-
роваться в мировой контекст, что будет способствовать развитию 
также социальных и экологических элементов китайской КСО. 

Трудовая этика и управление человеческими ресурсами 

Черты современного китайского менеджмента, основанные 
на конфуцианских этико-патерналистских концепциях, находят 
яркое выражение в подходах к управлению человеческими ресур-
сами. В рамках культурной традиции Китая менеджеры склонны 
рассматривать членов своей организации как семью и в ответ ожи-
дают безусловную отдачу. Стремление руководителей предпри-
ятий в частном секторе к простым и понятным организационным 
структурам также объясняется, по крайней мере отчасти, конфуци-
анским влиянием. Здесь обращает на себя внимание господство 
принципа подчиненности низовых подразделений непосредственно 
высшему руководству и искусство вести дела с властными струк-
турами на всех уровнях [Hout T., Michael D.A., 2014]. 

Очевидно, что трудовая этика как совокупность отношений 
и установок, определяющих трудовое поведение, не может не на-
ходиться под влиянием социокультурных факторов и не отражать 
их различия. Сравнительный кросс-культурный анализ западных  
и восточных характеристик трудовой этики показывает как ряд 
совпадений, так и существенные различия. Основные различия об-
наруживаются в отношении к труду (трудолюбие) и опоре на соб-
ственные силы (самодостаточность) [Li J., Madsen J., 2009, p. 171]. 
Г. Хофстеде и многие другие исследователи видели основную при-



 81

чину этих различий в конфуцианском учении, провозгласившем 
ценности гармонии межличностных и иерархических отношений, 
коллективизма, ответственности и самосовершенствования. 

Исследование деловых культур, проведенное Г. Хофстеде, 
показало, что на их формировании решающим образом сказыва-
ются базовые ценности национальных и этнических культур, опре-
деляющие культурную идентичность участников бизнес-процесса. 
Был выявлен набор ценностей, свойственных китайской культуре, 
которые были сгруппированы в четыре категории: межличностные 
отношения, трудовой динамизм, мужество и самодисциплина. 

Многочисленные исследователи определяли конфуцианскую 
трудовую этику как состоящую из сложного набора ценностных 
ориентаций, среди которых: упорядоченность и гармония отноше-
ний, сотрудничество, трудолюбие, стремление к обучению, настой-
чивость, статусность, экономность, совестливость, почтительность 
перед властью и авторитетом, консерватизм, забота о репутации и 
престижности, проявление взаимной благосклонности [Li J., Madsen J., 
2009, p. 171–172]. 

Среди результатов конкретных эмпирических исследований 
отношения работников к труду, проведенных Дж. Ли и Дж. Мэд-
соном на китайских предприятиях, обращает на себя внимание 
прежде всего то, что китайские рабочие заявляют о своем стрем-
лении к интенсивному труду, активному использованию рабочего 
времени и к обучению, а также об удовлетворении от достижения 
коллективных организационных целей. Влияние конфуцианского 
наследия проявляется также и в почтительности и покорности по 
отношению к иерархии и власти, доминированию коллективных 
результатов и коллективной ответственности при невнимании к 
индивидуальным. Отсюда, например, трудовое поведение может 
быть направлено не на производительность, а на благосклонное 
отношение руководства. Все это содержит как проблемы, так и по-
тенциальные возможности для управления человеческими ресур-
сами (УЧР). Прежде всего, отмечается конфликт между традици-
онной трудовой этикой и современными подходами к УЧР, который 
может повредить конкурентному, творческому и инновационному 
подходу, нарушающему «социальную гармонию». 

Конфуцианское влияние наблюдается в практике УЧР даже 
в организациях, проводящих модернизацию. Отмечается, что прак-
тика набора персонала, должностного продвижения, оценки дея-
тельности страдают субъективизмом и предвзятостью. Многие  
аспекты УЧР в Китае постепенно меняются, система гарантиро-



 82 

ванной занятости свертывается и заменяется контрактной систе-
мой, вводятся новые критерии отбора и вознаграждения [Confucian 
values.., 2005, p. 320]. 

Многие из выявленных характеристик позволяют применить 
к трудовым отношениям, носящим отпечаток конфуцианских нрав-
ственно-культурных ценностей, категории патернализма и персона-
лизма. Патернализм проявляется в молчаливом согласии с конфу-
цианской иерархией социальных ролей, в зависимости подчиненных 
от руководителей, личной преданности первых и «благожелатель-
ном авторитаризме» вторых. Персонализм характеризуется меж-
личностным доверием, гармонией отношений, неприятием кон-
фликтов и заботой о «сохранении лица». 

Можно, таким образом, увидеть определенную противоре-
чивость ситуации. В самом факте организационного патронажа, 
заботы о благоустройстве работников в обмен на их лояльность и 
трудолюбие не было бы ничего плохого, если бы не подчиненное 
положение занятых, серьезные последствия при отклонении от 
желательного поведения, подавление самостоятельности и ини-
циативы и возможность злоупотреблений. Китай динамично меня-
ется, эволюционируют ценностные и нравственные ориентиры, 
создавая коллизию между конфуцианской, коммунистической и 
капиталистической идеологиями, что оказывает неоднозначное 
влияние на практику менеджмента. 

Г. Хофстеде и другие высказали мнение о связи конфуциан-
ской трудовой этики с экономическими достижениями азиатских 
стран, где доминирует конфуцианская культурная традиция. Ис-
следователи, изучавшие «экономическое чудо» Японии и «азиат-
ских тигров», единодушно отмечали, что их успехи были связаны 
со способностью сочетать передовые технологии с традицион-
ными культурными ценностями [Hofstede G., 1997; Cheng T., 1998; 
Confucian values.., 2005]. 

Группа исследователей из университетов США предлагает 
извлечь из этого следующие уроки [Confucian values.., 2005; Li J., 
Madsen J., 2009]. Западные принципы и методы управления, скон-
центрированные на задачах эффективности и конкуренции, подчас 
игнорируют человеческий фактор и значение коллективных уси-
лий. Стратегия предприятий должна учитывать специфику ценно-
стных установок, социальных связей и межличностных отношений. 
Это особенно важно для МНК, действующих в Китае и других 
странах с аналогичной культурной средой. Есть примеры успеш-
ной реализации подобной практики в области управления персо-



 83

налом и создания интегрированной системы (компания «Motorola 
China») [Confucian values.., 2005, p. 322]. 

В то же время в практике УЧР необходимо учитывать не-
возможность механического переноса западных методов на китай-
скую почву. Некритичный подход неизбежно приводит к серьез-
ным проблемам и негативным последствиям для эффективности 
функционирования предприятий. Более того, западные компании 
подчас используют методы, не вписывающиеся в требования КСО, 
перенося их в развивающиеся страны. Перед УЧР на китайских 
предприятиях, таким образом, стоят масштабные задачи анализа 
возникающих противоречий в ценностных установках, сбаланси-
рования групповых и индивидуальных ролей, стимулирования 
принятия персональной ответственности, внедрение косвенных, 
экономических методов воздействия, обеспечения инвестиций в 
развитие персонала наряду с эффективным использованием тради-
ционно ему присущих качеств: обязательности, лояльности, тру-
долюбия [Li J., Madsen J., 2009, p. 176, 184]. 

В практическом плане исследователи отмечают следующие 
основные направления влияния конфуцианства на УЧР. 

1. Важность человеческого капитала для организации. Кон-
фуций говорит: «Будьте примером для других, показывайте тер-
пимость к незначительным ошибкам, продвигайте талантливых 
людей. Вам будут подчиняться, если вы поддерживаете людей 
добродетельных и подавляете порочных, и не будут вам подчи-
няться, если вы поступаете наоборот». Успех бизнеса зависит от 
человеческого капитала, от эффективного управления талантами, 
высокой оценки важности образования как индивидуальной цен-
ности, так и на уровне общества, когда постоянное обучение, рас-
ширение горизонта знаний, освоение новых идей становятся харак-
теристиками социальной среды [Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 
2013, p. 38]. 

Принятая в японской компании «Toyota» философия Kaizen 
означает «ежедневное и непрерывное улучшение», что очень близко 
таким положениям конфуцианской этики, как бережливость, на-
стойчивость в достижении цели, постоянное обучение. Исследова-
тели отмечают связь ее успехов с ценностными установками, коре-
нящимися в конфуцианской этике. В одном из опросов на важность 
обучения указали 97,8% респондентов [Low P.K.Ch., Ang S.L. Con-
fucian.., 2013, p. 38]. 

2. Забота о человеческом факторе и ее демонстрация. Говоря 
о важности заботы о людях, Конфуций признавал свободу воли 



 84 

каждого человека, он считал, что даже у простого человека нельзя 
отнять его волю. Лидеры дают пример заботливости, и этот при-
мер заставляет других следовать ему. Это означает, что предпри-
ниматели должны обеспечивать стабильную занятость, справедли-
вую оплату труда и безопасность, а также гармоничные отношения 
внутри коллектива. 

3. Расширение прав и полномочий работников. Практика стро-
гого контроля уходит в прошлое, постоянное обучение ведет к 
гибкости, росту, расширению кругозора и способности решать про-
блемы, освоению новых практик. Сегодня рабочая сила в целом 
намного более образованна, чем раньше. Работники испытывают 
естественное стремление к большей свободе действий, к само-
управлению, что должно быть им предоставлено. 

4. Поддержка отношений типа семейственных. Коллектив-
ной работе способствует «семейный тип» отношений между руко-
водством и работниками, «ориентированный на людей», «отече-
ский» (патерналистский) стиль, соответствующий конфуцианским 
ценностям. Работодатель ведет себя как «родитель, заботящийся о 
благе работников, а работники становятся обязанными ему… воз-
никает чувство “общей семьи”, и все конфликты разрешаются 
гармоничным путем». Тем самым поддерживается «коллективный 
дух», порождающий доверие и взаимопомощь. В рамках упомя-
нутого исследования эти факторы отметили 95,7% респондентов 
[Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 2013, p. 39]. 

5. Осознание катастрофических последствий плохого управ-
ления, ведущего к неэффективности бизнеса, потере репутации, 
убыткам, дискомфорту работников. Необходимы тщательный мо-
ниторинг решений и действий сотрудников, обеспечение их соот-
ветствия интересам как работодателей, так и работников, а также 
меры по противодействию коррупции. Отсюда требования к соот-
ветствию оплаты труда и достигнутых результатов, к точности, 
полноте и транспарентности корпоративной финансовой отчетности. 
Важно отметить, что эффективное корпоративное управление, прак-
тика бизнеса, осуществляемая в соответствии с КСО, способствует 
росту и процветанию как предприятий и их работников, так и всего 
общества [Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian.., 2013, p. 39]. 

Один из постулатов конфуцианской этики требует от руково-
дителя нравственной смелости и решительности. Причиной многих 
неудач является человеческая слабость, инерция, неспособность 
отстоять правильное решение. Конфуцианский рецепт состоит в 
следующем: «Чтобы быть лидером, надо быть им». Это вытекает 



 85

из концепции эффективной социальной организации, согласно ко-
торой, если лицо занимает определенное положение, оно должно 
совершать определенные действия, а если должно, то, значит, и 
совершает. При этом предполагается, что совершает смело и помня 
о справедливости. «Отец должен быть отцом, мать – матерью, сын – 
сыном и дочь – дочерью» [Low K.C.P., 2013, p. 5]. 

Исследователи подчеркивают, что традиционное мнение о 
пассивном характере конфуцианской этики следует заменить при-
знанием связи ключевых ее ценностей с активным стилем руко-
водства и эффективным корпоративным управлением на основе 
КСО. Принципы социальной ответственности, рассматриваемые 
через призму конфуцианских понятий и ценностей, приобретают 
конкретную направленность на гуманизм, человеческие отноше-
ния и гармонию с окружающей средой. Конфуцианский стиль де-
лает упор на социальные обязательства, этические принципы в 
принятии решений, гармонические отношения, важность обучения 
и самосовершенствования, что составляет основу эффективной 
практики менеджмента и несет выгоду для бизнеса, как и для об-
щества в целом. 

Запад есть Запад, Восток есть Восток 

Разумеется, судить о столь противоречивом и сложном яв-
лении, как столкновение древней духовно-нравственной культуры 
с современностью, и о его месте в бурных трансформационных 
процессах сегодняшнего Китая чрезвычайно трудно. Здесь пред-
ставлены лишь мнения об этом различных исследователей. Особый 
интерес вызывает вопрос о том, каким образом древняя нравст-
венная мудрость, во многом утопичная, содержавшая призывы к 
общественному порядку и гармонии на основе добродетели и мо-
рали, но вовсе не являвшаяся ни религиозным, ни систематизиро-
ванным светским сводом правил и наставлений и прозвучавшая в 
условиях сугубо иерархического и авторитарного раннефеодаль-
ного общества1, не просто передавала элементы своего содержания 
последующим эпохам (как, например, древнегреческая философия), 
а сохранила свою непосредственную значимость на протяжении 
столетий, оставаясь практическим руководством для правителей и 
управляемых? Ответ лежит, очевидно, в самих свойствах этого 
                                                 

1 Правда, следует отметить, что Китай в это время был и еще долго оста-
вался передовым в технологическом отношении регионом мира. 



 86 

учения, его опоре на весь уже накопленный исторический и нрав-
ственный опыт, в том, что его содержание составляют ценности 
подлинные (по крайней мере в большинстве своем), а не мнимые, с 
одной стороны, и в характере китайского общества, его самодис-
циплине и долговременной привязанности к принятым нормам и 
правилам жизни – с другой. 

Черты национального менталитета формируются под долго-
временным или интенсивным идеологическим (в том числе рели-
гиозным) воздействием и, следовательно, зависят от него. Трудовая 
этика отражает и адаптируется под социальные, политические и 
экономические условия страны. Конфуций обобщил традиции, ко-
торые уже складывались в его время, и выразил их в этическом 
учении. Своим учением и своей жизнью он показал, что «у чело-
века нет лучшего призвания, чем осознать себя человеком и стать 
творцом культуры»1. Его влияние, как пишет В.В. Малявин, «почти 
не зависело от перипетий политической борьбы именно потому, 
что сердцевиной конфуцианской традиции было учение о нравст-
венном совершенствовании и ценности символического языка куль-
туры. Каковы бы ни были личные пристрастия правителей Китая, 
никто из них не мог поставить идеологию и политику выше куль-
туры и нравственного воспитания» [Конфуций, 2002, с. 6, 28]. Как 
справедливо отмечают Д.Ш. Цырендоржиева и Т.М. Ринчинова, тра-
диционная духовно-нравственная культура Китая, представленная 
философскими и этическими учениями, в первую очередь конфу-
цианством, а также легизмом, даосизмом и буддизмом, оказывала 
во все времена наибольшее влияние на формирование специфики 
поведенческих стереотипов китайского народа. Традиционные уче-
ния соответствовали историческим реалиям жизни китайского об-
щества, поэтому они получили широкое распространение и стали 
основой политического и социокультурного развития [Цырендор-
жиева Д.Ш., Ричинова Т.М., 2012, с. 72, 73]. 

Чем же принципиально отличается практика конфуцианского 
менеджмента от западного? Лоу и Энг выдвигают здесь три пози-
ции [Low K.C.P., Ang S.L. Management.., 2013, p. 88–89]. 

                                                 
1 Попутно заметим, что такое нравственное, возведенное в императив уче-

ние представляет, по существу, антитезу большевистско-сталинскому отрицанию 
(а также и его маоистскому варианту) фундаментальных ценностей, выработан-
ных человеческой историей и мировой цивилизацией, в том числе ценностей ре-
лигии, семьи, собственности и т.д. 



 87

1. Большие скачки в отличие от непрерывных улучшений. 
Западный менеджмент, считают авторы, поддерживает индиви-
дуализм, концентрируется на краткосрочных контрактных обяза-
тельствах. По мнению ряда наблюдателей, он опирается на гото-
вые компетенции, умения и профессионализм, ожидает быстрых 
результатов, добивается множественных, массированных улучше-
ний, основанных, прежде всего, на инновациях, т.е. на исследо-
ваниях и разработках, новых знаниях, технологиях и передовых  
методах производства. Конфуцианский менеджмент концентриру-
ется на систематических и методичных, осуществляемых шаг за 
шагом улучшениях, когда каждый следующий небольшой шаг ос-
нован на таком же предшествующем. Это непрерывный процесс, 
не исключающий, однако, и редких скачков. При этом источником 
большинства таких идей небольших улучшений являются работ-
ники с большим стажем и опытом. 

2. Упор на научные и технические знания в отличие от ориен-
тации на личность и человеческий капитал. Если западный менедж-
мент, удовлетворяя потребность в персонале, обращается к рынку 
рабочей силы, рассчитывая получить готовых специалистов, то ме-
неджмент конфуцианского стиля ориентируется на формирование 
персонала компании как единого целого, управление талантами 
рассматривается как ключевой фактор успеха. 

3. Использование в качестве инструментов управления наем 
и увольнения в отличие от проявления заботы и воспитания лояль-
ности. Исследования показывают, что рутинные методы отбора пер-
сонала (интервью, тестирование и т.п.) зачастую оказываются не-
эффективными. От 30 до 50% назначений на высшие управленческие 
посты заканчиваются отставкой или увольнением. Это опять-таки 
свидетельствует о том, что корпорации применяют агрессивную 
политику найма вместо выращивания и развития талантов. Отбор 
талантов нужен не для решения неотложных проблем, а для ус-
тойчивого роста, а это означает, что компаниям следует воспиты-
вать лояльных работников и создавать благоприятную атмосферу 
для их развития. 

Иначе говоря, Восток ориентируется на постепенные, неболь-
шие улучшения, на лояльность и преданность кадровых работни-
ков, составляющих основу человеческого капитала. Запад же ори-
ентируется на превосходство в методах управления и технологиях, 
на радикальные инновации, опирающиеся на исследования и кон-
структорские разработки, на умение, квалификацию и профессио-
нализм работников. Специалисты прежде всего подчеркивают 



 88 

противопоставление коллективистской и индивидуалистической 
психологических установок. Если по Конфуцию отеческое отно-
шение к подчиненным есть благо, то в философии европейского 
индивидуализма отеческое правление ассоциируется с деспотиз-
мом. «Правление отеческое есть величайший деспотизм, какой 
только можно себе представить», – говорит И. Кант1. 

Если западная культура полагается на вербальную коммуни-
кацию, например, контракт и его словесное содержание, то в ки-
тайской культуре чрезвычайно большое значение придается кон-
тексту, здесь коммуникация рассматривается как многозначный 
процесс, означающий много больше, чем написанное или сказан-
ное слово. При этом китайцы, утверждает Ч. Рэрик, склонны избе-
гать состояния неопределенности и испытывают дискомфорт при 
необходимости перемен [Rarick Ch.A., 2007]. 

При характеристике китайской культуры часто используются 
такие определения, как интуитивность, самоограничение, зависи-
мость, скрытность, терпеливость и настойчивость, явно контра-
стирующие с рациональностью, агрессивностью, независимостью, 
прямотой и другими подобными чертами западной культуры. Со-
гласно Конфуцию, надлежащее поведение часто означает следова-
ние ритуалу, т.е. принятым социальным ролям и процессам. По-
этому китайская практика бизнеса часто ассоциируется в западном 
понимании как с настойчивостью и терпением, так и с формализ-
мом, отсутствием гибкости и длительностью в принятии решений 
[Rarick Ch.A., 2007]. Рэрик полагает, что ориентация управления 
на гуманизм и коллективную ответственность составляет уникаль-
ную моральную атмосферу, трудно понимаемую на Западе. Так, 
например, уклонение от налогов оказывается достаточно распростра-
ненным и слабо осуждаемым явлением, при этом правительство 
воспринимается обществом погрязшим в коррупции, а налоговая 
система – несправедливой [Rarick Ch.A., 2009]. 

Китайская культура и ее этические основы характеризуются 
высокой степенью коллективизма, связанного с конфуцианской 
доктриной межличностных, в том числе семейных, отношений, 
что обычно противопоставляется в сравнении с западным индиви-
дуализмом2. Потребности индивида подчинены интересам группы, 

                                                 
1 Цитата по: Государство. Общество. Управление: Сб. статей. – М.: Альпина 

пабл., 2013 – 515 с. – С. 183. 
2 Собственно говоря, индивидуализм, старательно приписываемый запад-

ному образу жизни, не есть нечто абсолютное, его можно рассматривать как ми-



 89

но в то же время в конфуцианской традиции личность рассматри-
вается не изолированно, а как центр, средоточие отношений. Все 
отдают максимум способностей на благо коллектива, что положи-
тельно влияет на исполнительность, производительность, стабиль-
ность кадрового состава [Confucian values.., 2005, p. 315]. 

Однако воздействие этой черты на индивидуальное и груп-
повое поведение оказывается неоднозначным. В групповой среде 
растворяется индивидуальная ответственность за результаты труда. 
Основная особенность коллективизма в конфуцианской интерпре-
тации состоит, очевидно, в том, что он связан с жертвенностью: 
для общего процветания необходимы определенные жертвы со 
стороны индивида [Rarick Ch.A., 2008]. 

Групповая солидарность и конфуцианская трудовая этика 
нашли выражение в прочности неформальных связей внутри ки-
тайской диаспоры по всему миру и способствовали бурному раз-
витию китайской рыночной экономики. Для китайцев чрезвычайно 
важна забота об общем благополучии, их международный бизнес 
достигает успеха благодаря единству, солидарности и трудовой 
этике. Как заметил П. Друкер, сплоченность мультинациональных 
компаний обеспечивается не отношениями собственности и не 
контрактными гарантиями, а взаимными обязательствами и дове-
рием [цит. по: Rarick Ch.A., 2008]. 

Таким образом, многие традиционные ценности и обычаи 
прочно вошли в жизнь современного Китая и стран, находившихся 

                                                                                                           
ровоззренческую концепцию (подход), свойство менталитета, как некоторое осно-
вание для восприятия внешнего мира по отношению к индивиду, а не наоборот, 
послужившее скорее истоком идейных течений идеализма, индивидуализма и 
экзистенциализма, чем руководством для практического поведения. Это свойство 
вовсе не означает некоего абсолютного эгоизма, как это иногда представляется, 
отрицания или невозможности взаимопомощи, сочувствия, коллективных дейст-
вий. Более того, такой мировоззренческий индивидуализм (возможно, правильнее 
было бы говорить о персонализме, однако это совершенно другая тема) подчер-
кивает значение личности, утверждает ценность человеческой жизни и свободы. 
Действительно, человеческий коллектив невозможен без составляющих его само-
стоятельных и мыслящих личностей. Такой индивидуализм благоприятен для 
склонности к обретению свободы и принятию ответственности, без которых не-
возможно проявление творческого начала. 

Кроме того, труд, которым индивид обменивается с обществом, всегда 
индивидуален, даже если организован как коллективный. В то же время и значе-
ние, вкладываемое нередко в понятие коллективизма, не всегда адекватно, т.е. 
подразумевает не равенство, а уравнительность (тем более в первобытно-патри-
архальном обществе). 



 90 

под его культурным влиянием. Вместе с тем, как показала история, 
конфуцианское учение (добавим, как и всякое другое, взятое само 
по себе) «не смогло стать опорой публичной, гражданской нравст-
венности в китайском обществе… не смогло выработать жизне-
способного единства внутренней и внешней сторон человеческой 
деятельности в модернизированной, т.е. полностью технической, 
цивилизации» [Конфуций, 2002, с. 31, 32]. 

Экономические реформы, процессы глобализации, интегра-
ции экономики Китая и других азиатских стран в мировую эконо-
мику стимулируют принятие западных подходов. Однако влияние 
традиции очень сильно. Эмпирические исследования показывают, 
что китайские компании неохотно идут на применение западных 
методов, даже в совместных предприятиях с западными фирмами 
[Confucian values.., 2005, p. 312]. 

Несовместимость управленческих подходов показательна на 
примере МНК, действующих в Китае, что проявляется в случаях 
злоупотреблений правами рабочих (например, в форме неоплачи-
ваемой сверхурочной работы или нарушения порядка найма или 
социального страхования с целью экономии издержек) на фоне 
отсутствия сопротивления с их стороны. В результате у иностран-
ных МНК возникает «искушение, оправдываемое адаптацией к 
среде», и надежда, что некоторые нарушения трудового законода-
тельства окажутся незамеченными [Wang L., Snell R.S., 2013, p. 175]. 

Подобные примеры означают отказ от конфуцианской кон-
цепции взаимности обязательств двух сторон (правителя – поддан-
ных, старшего – младших и т.п.) в рамках гармоничной системы 
отношений. Если младшая сторона отвечает за прилежный труд и 
повиновение старшей, то старшая – за соблюдение нужд и обуче-
ние младшей. Пренебрежение этими обязанностями (говоря совре-
менным языком, усиление эксплуатации) может дать краткосроч-
ный эффект, но в долгосрочном плане несет ухудшение морального 
климата, а в случае открытых протестов – вред репутации компании. 

Трансформация экономической и общественной жизни Китая 
внесла изменения не только в сами эти сферы, но и в культуру, 
духовно-нравственную основу, обусловила коллизию между ста-
рыми и новыми, коммунистическими, капиталистическими и тра-
диционными системами ценностей. В этот период произошла  
известная реанимация значения моральной философии древних 
мудрецов, ведь именно в условиях переходного периода проблемы 
морали и нравственного поведения приобретают особую актуаль-
ность. Как считают, например, Дж. Ли и Дж. Мэдсен (Университет 



 91

Северного Техаса), разумно предположить, что в Китае складыва-
ется новая система ценностей, отражающая современный контекст 
[Li J., Madsen J., 2009, p. 173]. 

В то же время современные реалии модернизации и глобали-
зации выдвигают проблемы конвергенции культур, освоения пере-
дового мирового опыта, без которого выполнение новых задач было 
бы невозможно. Экономическое развитие, становление предпри-
нимательства и рыночных отношений создали необходимость и 
возможность для проникновения в Китай соответствующих запад-
ных принципов и институтов, что, естественно, породило ряд 
трудностей и проблем. Исследователи отмечают известную транс-
формацию духовно-нравственных ценностей современного китай-
ского общества, что выражается в ослаблении семейных отношений, 
в преобладании индивидуалистического подхода над традицион-
ным коллективистским, усилении стремления к личному матери-
альному благополучию. 

Приведем в связи с этим мнение В.В. Малявина, ведущего 
специалиста по истории и культуре Китая. «В современном Китае 
мы наблюдаем сплав китайского и западного, дающий жизненным 
ценностям китайцев новое качество и новый смысл. В свою оче-
редь, традиция духовного совершенствования, столь тщательно и 
всесторонне развитая китайскими учителями, обладает в наши дни 
необыкновенной привлекательностью для людей Запада… Китай-
ский идеал духовно-нравственного совершенства становится все 
более важным и значимым в наш “век информатики”, когда судьба 
человечества уже напрямую зависит от способности людей жить в 
согласии друг с другом» [Малявин В.В., 2001, с. 613]. 

Некоторые исследователи обнаруживают сходство конфуци-
анской трудовой этики с протестантской этикой, описанной Вебе-
ром. Рэрик, например, прямо утверждает, что при их сравнении 
проявляется больше сходств, чем различий [Rarick Ch.A., 2007]. 
Оба учения подчеркивают важность упорного, добросовестного 
труда, бережливости, расчетливости, духовного совершенствова-
ния, самореализации возможностей индивида. В обеих системах 
ценностей приоритет за образом жизни и реальными поступками, а 
не за целью душеспасения. Различия трудовой этики в основном 
затрагивают доминирующий уровень приложения: индивидуаль-
ный в одном случае, коллективный – в другом. Конфуцианская 
этика подчеркивает социальные взаимосвязи, в том числе носящие 
выраженную семейную основу, что совсем не характерно для за-
падной культуры [Rarick Ch.A., 2007]. 



 92 

Вместе с тем сторонникам резких противопоставлений можно 
указать на то, что нравственный посыл, норматив обязательности 
отнюдь не чужд западной культуре. Напротив, М. Вебер, анализируя 
этическую проповедь Б. Франклина, показал, что в ней содержатся 
не просто правила житейского поведения, не только «практическая 
мудрость», а излагается своеобразная «этика», отступление от ко-
торой рассматривается как своего рода нарушение долга. 

«В самом деле, – писал М. Вебер, – столь привычное для нас 
теперь, а по существу отнюдь не само собой разумеющееся пред-
ставление о профессиональном долге, об обязательствах, которые 
каждый человек должен ощущать и ощущает по отношению к своей 
“профессиональной” деятельности, в чем бы она ни заключалась и 
независимо от того, воспринимается ли она индивидом как ис-
пользование его рабочей силы или его имущества (в качестве  
“капитала”), – это представление характерно для “социальной этики” 
капиталистической культуры, а в известном смысле имеет для нее 
и конститутивное значение» [Вебер М., 2013, с. 42]. 

В последние десятилетия все большее внимание со стороны 
теоретиков и практиков менеджмента получает проблема игнори-
рования этических принципов, воспринимаемая как едва ли не 
главная болезнь современного бизнеса. «Менеджмент, – пишет в 
своей последней книге Г. Хэмел, – сделал бизнес намного эффек-
тивнее, но едва ли можно сказать, что он сделал его намного этичнее. 
…Возможно, настал момент пересмотреть условия сделки. Мы 
должны научиться координировать усилия тысяч людей, не при-
бегая к услугам дорогостоящей армии надсмотрщиков, крепкой 
хваткой держать затраты, не удушая воображение людей, строить 
организации, в которых дисциплина и свобода не являются взаи-
моисключающими понятиями» [Хэмел Г., Брин Б., 2013, с. 23]. 

Вместе с тем нельзя не отметить, что практика западных 
корпораций знает многие примеры включения показателей соци-
альной ответственности в регулярную отчетность. Также широко 
применяется практика использования этических кодексов КУ, в 
том числе и в России. Однако реальная эффективность этих мер 
остается под вопросом. 

Таким образом, постепенные, но существенные изменения 
происходят и в западной управленческой культуре. Это проявляется, 
в частности, в кодексах КУ, в университетских программах обу-
чения будущих лидеров бизнеса. Например, в магистерской про-
грамме Гарвардской школы бизнеса появилась новая программа 
под названием «Лидерство и корпоративная подотчетность», со-



 93

гласно которой должностные обязанности руководителя подразде-
ляются на три категории: экономические, правовые и этические 
[Bloomfield S., 2013, p. 358]. 

Теоретическое обоснование гуманизированного менеджмента 
на современном этапе изобилует в работах Ф. Герцберга (школа 
человеческих отношений), Д. Макгрегора (теория Y), П. Друкера, 
Г. Хэмела и др. В постиндустриальной экономике ускорение про-
цессов структурных изменений занятости, рост значения человече-
ского капитала с неизбежностью ставят новые задачи перед ме-
неджментом и заставляют использовать методы, опирающиеся на 
непрерывное обучение и учет интересов работников. Очевидно, 
что современная глобализация экономических отношений, миро-
вых хозяйственных связей создает почву и для конвергенции раз-
личных культур, сближения методов и практик менеджмента. 

Одни универсальные ценности должны дополняться другими. 
Перспектива развития – во взаимообогащении культур. И для этого 
существует мощная исторически обусловленная объективная ос-
нова, выработанная самим опытом человечества. Об этом свиде-
тельствует сходство этических составляющих, нравственных норм, 
содержащихся в различных религиозных учениях. Это касается не 
только христианства и ислама, вышедших, в общем, из одного 
корня, но и таких далеких систем, как даосизм и буддизм. 

В современном мире парадигма раздельности, изолирован-
ности мировых цивилизаций (культур) уходит в прошлое, несмотря 
на то, что их особые временно-пространственные циклы развития 
сохраняются. Ей на смену, при всей мифичности и относительности 
глобализации идет признание сближения, по крайней мере, интен-
сификации культурных взаимовлияний и взаимопроникновений, 
как и работы в этом направлении многих социокультурных фак-
торов (и конкретных агентов). Напрашивается вывод о процессе, 
развивающемся в параллель глобальным и региональным эконо-
мическим и политическим интеграционным процессам, – ассими-
ляции, взаимного обогащения духовно-нравственных ценностей и 
норм поведения во всех аспектах человеческой деятельности и, тем 
самым, постепенного сближения мировых социокультурных ареалов. 

Когда-то Р. Киплинг, исходя из реалий его времени, утвер-
ждал, что «Запад есть Запад, Восток есть Восток, и им не сойтись 
никогда». Сегодня, когда они уже сдвинулись навстречу друг другу 
в отдельных проявлениях, вероятно, правильнее было бы сказать, 
что есть Запад и Запад, Восток и Восток, имея в виду как значи-
тельную внутреннюю социокультурную неоднородность, так и все 



 94 

происшедшие изменения, их разнонаправленность и разновремен-
ность в двух, бывших когда-то полярными, регионах мира. Вре-
мена меняются, и конвергенция культур, их взаимное обогащение 
становятся неизбежностью, определяющей перспективу развития 
всего человечества. В этом процессе обе стороны могут взглянуть 
на себя критическим взглядом и почерпнуть из других культур 
необходимые и недостающие элементы. 

Закон и мораль 

Отмеченные выше противоречия между традиционным сти-
лем управления и его элементами в сферах трудовых отношений, 
занятости, найма и вознаграждения и современными требованиями 
к УЧР в условиях модернизации выливаются в противоречие между 
действующими социокультурными нормами и ценностями, с одной 
стороны, и неизбежной перспективой развития правовых институ-
тов и контрактных отношений – с другой. Эта дилемма приводит  
к более общей проблеме, актуальной не только для азиатского  
менеджмента. Речь идет о роли и соотношении двух важнейших 
институциональных характеристик человеческого общества – нрав-
ственности и законности и, более конкретно, о соотношении мо-
ральных и законодательных норм в качестве руководящих прин-
ципов человеческого, в частности экономического, поведения и 
основ построения систем управления. 

Вполне в духе своего времени вместо ценностей свободы и 
права Конфуций предлагает жесткую социальную иерархию, под-
крепленную преданностью управляемых в ответ на благожелатель-
ность правителя и его заботу об их благе. Как справедливо заме-
чает Рэрик, это вполне соответствует отношениям между монархом 
и подданными в рамках феодального общества [Rarick Ch.A., 2007]. 
Сегодня такая постановка вопроса, разумеется, невозможна, однако 
функция иерархии и позиции в ней человека сохраняется, а идея 
преданности правителю заменяется лояльностью к организации.  
В то же время, как отмечают наблюдатели, организационный па-
тернализм вполне естественен и действенен, многие организации 
проявляют заботу о работниках, например, в виде предоставления 
жилья, возможностей для отдыха, образования и т.п. 

Исследователи отмечали, что конфуцианские этические прин-
ципы способствовали тому, что основу общественных отношений 
составили иерархические социальные структуры и связи, основан-
ные на взаимных обязательствах. Эти взаимосвязи (в управлении, 



 95

в семье) формируют и определяют характер всей социальной струк-
туры, служат ее стержнем и обеспечивают стабильность [Chan A., 
Young A. Chinese.., 2012]. Добавим, что такая стабильность, конечно, 
может рассматриваться как достижение, если она не превраща-
ется в застой (о чем применительно к Китаю говорил, например, 
М. Вебер), а идеология межличностной гармонии не становится сред-
ством закрепления социального неравенства и монополии власти. 

Китайский менеджмент, воспринявший черты конфуцианских 
ценностей, часто характеризуется некоторыми исследователями 
как носящий личностный характер (ruling by man) в отличие от 
правового (ruling by law)1. И это объясняет многие аспекты китай-
ской практики организации и управления. Так, характерная черта 
этого стиля отражается на процессе принятия решений: высшие 
руководители принимают окончательные и неоспоримые решения. 
Его оборотная сторона состоит в отсутствии стандартных методов 
и процедур, в их замене отношениями патернализма. Топ-менед-
жеры пользуются неограниченной властью при отсутствии меха-
низмов, способных предотвратить злоупотребления. В деловых 
переговорах и сделках важную роль играют личные связи, а не со-
блюдение норм регулирования. Это, по мнению западных специа-
листов, контрастирует с западной практикой и тормозит модерни-
зацию китайских предприятий [Confucian values.., 2005, p. 319]. 

Не менее важно то обстоятельство, что конфуцианские прин-
ципы правления не связаны с законом и не требуют законодатель-
ного оформления. Рассмотрение принципов конфуцианского КУ 
показывает, что идея эффективного управления в таком варианте 
не имеет ничего общего с западными концепциями подотчетности 
и прозрачности. Конфуцианской этике вообще не свойственно по-
нятие естественного права. Подтверждением этому служит то, что, 
в отличие от христианской традиции, в конфуцианстве нет упоми-
нания о прирожденном равенстве людей. В то же время человек у 
Конфуция вовсе не греховен, и задача в том, чтобы с помощью 
принципов гуманизма сохранить его добродетель [Young A., 2011]. 

Однако следует заметить, что конфуцианская этика как мо-
ральный путеводитель не имеет никаких принципиальных отличий 
от любого другого этического учения, поскольку все они исходят 
из общечеловеческих принципов взаимодействия добра и зла в 
                                                 

1 В более жесткой интерпретации – управление по произволу и по закону. 
Эти определения имеют и китайские оригиналы – в английской транскрипции 
они выглядят, соответственно, как «ren zhi» и «fa zhi». 



 96 

природе человека и общества1. Мораль, писал И. Кант, не нужда-
ется в религии, «благодаря чистому практическому разуму она 
довлеет сама себе», более того, «мораль неизбежно ведет к религии, 
благодаря чему она расширяется до идеи обладающего властью 
морального законодателя вне человека» [Кант И., 1980, с. 78, 81]. 

Не только метафоричность, свойственная Конфуцию, но и сам 
подход к принципам управления имеют явные параллели с античной 
философией. Излюбленный прием и древнегреческих, и римских, 
и византийских, как и многих последующих авторов – описание 
идеального правителя. Сходен и набор руководящих ценностей. 
Так, у Аристотеля это общее благо, справедливость, согласие, се-
мейные отношения. Однако здесь уже закладывается и будущее 
различие политических культур. «Подробно описывая достоинства 
и изъяны каждой из форм управления… Аристотель отдает пред-
почтение той политии, где властвует закон, а не властитель, и где 
граждане осуществляют выбор должностных лиц в судах и народных 
собраниях» [Огурцов А.П., 2013, с. 106]. Как отмечает А.П. Огурцов, 
«до возникновения юридического способа мышления на ранних 
этапах истории политической мысли всякое рассуждение об управ-
лении ограничивалось скорее наставлениями властителю, чем ана-
лизом присущих управлению процессов. Этот период «наставни-
чества» длился очень долго – от античной мысли до Макиавелли 
[Огурцов А.П., 2013, с. 103], у которого, однако, советы правителю 
уже далеки от этики и подчас приобретают характер, противопо-
ложный классическим. 

Примечательно также отсутствие в работах, анализирующих 
влияние конфуцианской этики, упоминания основополагающего 
права человека – свободы как независимости от принуждения и 
произвола со стороны других. Фундаментальные ценности сводятся 

                                                 
1 Так, по-видимому, конфуцианская добродетель весьма близка платонов-

скому проекту «правильной политики», предполагающему, что истинный граж-
данин тождествен добродетельному человеку. «Платон – сторонник идеи восхож-
дения человека к состоянию идеального гражданина через совершенствование 
добродетелей… с жесткой привязкой к системе государственного воспитания и 
обучения» [Солопова М.А., 2013, с. 58]. Аристотель также подчеркивал важность 
серьезной подготовки и обучения гражданина, но при этом обращал внимание на 
необходимость компромисса интересов. У Аристотеля, считавшего, что «несов-
падение гражданского и добродетельного является одним из моментов действия 
механизма справедливости в обществе, когда речь идет не об уравниловке, а о на-
делении каждого “по достоинству”» [там же], можно обнаружить ступень к буду-
щей философии индивидуализма. 



 97

к благоволению и гармонии (в том числе между правителями и 
подчиненными). Европейская культура Просвещения ставит вопрос 
по-иному: «Благоволение правителя желательно и богоугодно, но 
соблюдение права – более, чем желательно: это высшая из святых 
его обязанностей» [Соловьев Э.Ю., 2013, с. 85]. 

Конфуцианский проект добродетельного человека и руково-
дителя дошел до наших дней в практически неизменном виде, о 
чем свидетельствуют попытки его внедрения в сегодняшнюю хо-
зяйственную жизнь. Между тем европейская цивилизация прошла 
через длительный и сложный опыт, обогативший ее этическими 
идеями как христианских мыслителей, так и философов различных 
направлений – Спинозы, Канта, Локка, французских просветите-
лей, благодаря которым в центр социально-политических концеп-
ций прочно вошло понятие права. Человеческие отношения, таким 
образом, становятся полем не только проявления благих пожела-
ний, но и реализации прав человека. 

Современная концепция государственного правления рази-
тельно отличается от идеи персонализированной самодержавной 
власти, а потому и не нуждается в морализаторстве, обращенном к 
благожелательному правителю. Современный тип власти характе-
ризуется как безличностный, а правители как «слуги» и «должно-
стные лица», власть тем более совершенна, чем отдаленнее от  
конкретных ее носителей. Власть, таким образом, приобретает по-
литическую и правовую форму [Пивоваров, с. 70]. В этой эволюции 
и заключен интеллектуально-культурный прогресс, поскольку, как 
пишет французский политолог Ж. Бюрдо, «отделение правителя, 
который командует, от права командовать позволило подчинить 
процесс управления заранее оговоренным условиям. В результате 
стало возможным оградить достоинство управляемых, которому 
мог наноситься ущерб при прямом подчинении какому-нибудь 
конкретному человеку» [цит. по: Пивоваров Ю.С., 2014, с. 71]. 

В теории менеджмента одним из признаков эффективного 
руководителя предприятием считается четкая работа предприятия 
в отсутствие этого руководителя благодаря отлаженным структурам 
и процессам управления и благодаря тому, что им подготовлены 
квалифицированные заместители, способные заменить его при не-
обходимости. Отсюда всякие тенденции «ручного», т.е. персони-
фицированного управления есть признак неэффективности. 

Конфуций не доверял и пренебрегал законами, считая, что они 
лишь стимулируют их несоблюдение [Chan A., Young A., 2012], что 
господство закона только вредит нации, поскольку правонаруши-



 98 

тель может найти способы избежания наказания. Он не верил в то, 
что строгие установления способны обеспечить справедливость и 
эффективное правление. Только нравственные принципы могут 
противостоять вредным и преступным проявлениям. Если творцы 
правовой системы не обладают нравственной добродетелью, соз-
данная ими система несовершенна и недейственна [Young A., 2011]. 
По Конфуцию, цели достигаются благодаря морали, иерархиче-
скому порядку и гармонии, встроенным в общественные нормы. 
Действительно, безнравственность, а значит, и криминальное по-
ведение, лечится нравственным воспитанием, но никак не законом. 

Как сегодня могут быть восприняты эти построения? Пози-
тивистская точка зрения, по мнению А. Чана и А. Янга, может со-
стоять в том, что конфуцианская трактовка правления соответ-
ствует примитивным обществам. Однако сам факт устойчивости 
ценностей и норм в течение веков, служит достаточным ее опро-
вержением. Согласно еще одной точке зрения, без писаных зако-
нов и обеспечения их правоприменения строгое соблюдение норм 
невозможно. На это сторонники традиционных ценностей указывают 
на принудительный и пенитенциарный характер законов, тогда как 
взаимные обязательства, основанные на общественных ценностях 
и нормах, формируют стимулы к добровольному их усвоению и 
соблюдению [Chan A., Young A., 2012]. 

К этому, на наш взгляд, необходимо добавить следующее. 
Во-первых, право не сводится к писаным законам, ибо наряду с 
буквой закона существует и понятие духа закона – правовая среда, 
атмосфера законности (или беззакония). Во-вторых, оно тем более 
не сводится к нормам запрета и наказания, а главная его роль –  
в обеспечении прав человека. Закон закрепляет и утверждает нормы 
и правила, выработанные долговременным общественным опытом. 
Самые строгие законы при отсутствии в обществе атмосферы нрав-
ственности не спасают от коррупции, воровства, насилия и обмана. 

Естественно, что если в правовой среде человек не нуждается 
в милости правителя, поскольку не зависит от нее, то в обществах, 
несущих пережитки феодальных отношений, при слабости и не-
развитости правовых институтов, проповедь нравственности в духе 
конфуцианской этики, обращенная к властям, приобретает особое 
значение. 

Сегодняшнее значение этой традиционной моральной фило-
софии определяется ее влиянием на культуру человеческих отно-
шений, которые, по Конфуцию, также цементируют общество и 
способствуют его благополучию. Она, эта культура, воспитывается 



 99

веками и передается от поколения к поколению и имеет непосред-
ственную связь с трудовой мотивацией и производительностью 
труда, а значит и с эффективностью хозяйственных единиц и эко-
номики в целом. Эта культура связана и с отношениями власти и 
общества, что особенно важно для многих властных элит, которых 
не заботят ни нравственные императивы, ни нормы закона. 

Мы видим, что в современных исследованиях конфуцианской 
традиции и ее места в современном китайском обществе много 
внимания уделено сравнению правовой и этической систем и их 
соответствию западному и восточному контексту. Думается, однако, 
что дилемма о верховенстве морали или закона, вообще говоря, 
надуманна и непродуктивна, поскольку важно их единство, ведь 
именно мораль, выработанная и освященная опытом человечества, 
всегда служит глубинным основанием для закона, а закон – сред-
ством укрепления морали. Закон без морали слеп, а мораль без  
закона слаба. 

Однако мораль первична, ее нормы возникают и апробиру-
ются в социальных практиках и утверждаются сначала в форме 
обычая, как «обычное право», а затем – в законе. Этическое учение 
Конфуция, по существу, представляет собой такой неписаный закон, 
который действенен и долговечен как механизм регулирования 
поведения человека. Некоторые ключевые положения конфуциан-
ской доктрины трудны для реализации в западном обществе, тем 
не менее принципы управления, основанные на моральных крите-
риях, могут быть универсальным дополнением и основой для вы-
работки новых подходов к эффективному управлению [Young A., 
2011]. Нельзя не отметить, что такая позиция в целом характерна 
для представителей современных ветвей управленческой и органи-
зационной культуры – как восточной, так и западной. 

Исследователи, анализирующие трансформацию Китая, от-
мечают, что если конфуцианские добродетели оказываются недос-
таточными для страховки от аморальных действий в современном 
Китае, то картина может радикально измениться при создании 
правовых защитных механизмов. Эволюция Китая в направлении 
современного общества уже подготовила «революционный процесс 
сочетания конфуцианской этики с западной правовой моделью» 
[Wang L., Snell R.S., 2013, p. 181]. 

Вместе с тем существует и точка зрения традиционалистов, 
согласно которой западные принципы корпоративного управления 
и законодательства непригодны для Китая не потому, что в чем-то 
уступают местным, а из-за несоответствия его культурному и ис-



 100 

торическому контексту. Китаю следует черпать источник своего 
корпоративного законодательства в собственной богатой истории 
и строить его с учетом конфуцианской традиции [Chan A., Young A. 
Chinese.., 2012]. 

Несомненно, что явления коррупции, бюрократии, мошенни-
чества и т.п. в немалой степени бытовали и в прошлом, император-
ском Китае, однако современные масштабные проявления такого 
рода можно с уверенностью отнести на счет влияния насильствен-
ного насаждения новой идеологии и рыночных отношений. И все 
же, как теперь выясняется, и об этом говорят и западные, и восточ-
ные эксперты, коммунистическому режиму с помощью методов 
«культурной революции» не удалось полностью разрушить тради-
ционные духовно-нравственные основы китайского общества. 

Практика применения в Китае современного корпоративного 
законодательства в рамках коммунистического режима (законы 
1994 и 2005 г.) показала, что влияние традиций конфуцианства  
сохраняется. Целый ряд исследований, проведенных западными 
специалистами, подтвердил наличие этого влияния также в компа-
ниях стран Юго-Восточной Азии. При этом возможно, что именно 
древняя культура и ее нравственные стержни позволили китайской 
элите провести свою перестройку и радикально изменить облик 
Китая. 

Западные модели управления, по мнению самих современ-
ных адептов конфуцианства, предоставляют большее разнообразие 
подходов для нужд различных инвесторов и бизнесменов в совре-
менном Китае. И в перспективе эти альтернативные подходы 
должны в большей мере вписываться в его культурный контекст. 
Эта перспектива с наибольшей вероятностью выразится в плюра-
листичном режиме регулирования, отражающем запросы между-
народных рынков, с одной стороны, и близком условиям конфуци-
анской традиции – с другой [Chan A., Young A. Chinese.., 2012]. 

В передовых обществах моральная основа человеческих от-
ношений институционализирована в законодательстве. Свой вклад 
в правовое общество и соответствующий мониторинг вносят раз-
личные ветви власти, профсоюзы, неправительственные органи-
зации, средства массовой информации, образовательная система. 
Все это влияет на этику поведения, хотя и не устраняет полностью 
нарушений. Очевидно, что во многих странах с развивающейся 
рыночной экономикой, включая Китай, еще не достигнут адекват-
ный уровень правовой защиты. 



 101

Какие меры возможны в этом случае? Одно из предложений 
состоит в использовании уже имеющихся в мировой практике 
управления трудом примеров разработки и применения отрасле-
вых или общепромышленных этических кодексов, т.е. содержа-
тельных и четких наборов этических норм в системе социально 
ответственного менеджмента. В такие локальные системы коди-
фикации отношений могут входить вопросы, касающиеся общих 
целей и задач, заключения контрактов, оплаты труда, запрещения 
принудительного и неоплачиваемого труда, всех видов дискрими-
нации, охраны труда и здоровья на производстве. Западные наблю-
датели призывают китайские власти совершенствовать подходы к 
регулированию и обеспечению трудовых прав, включая создание 
неправительственных организаций. 

Ответственность за соблюдение своих прав возлагается и на 
самих управляемых. «Терпимость, – пишут гонконгские специа-
листы, исследовавшие причины и последствия конкретного случая 
злоупотреблений на одном из китайских предприятий, – глубоко 
укоренена в китайском менталитете и длительное время считалась 
достоинством. Забота рабочих о собственных правах оказалась 
слабой». В условиях давления современных экономических фак-
торов ключевые положительные черты конфуцианской этики в 
менеджменте могут стираться, а ее положения «одобряющие» не-
равенство и терпимость выходить на первый план. «Крайне важно 
изменить умонастроения и вооружить работников возможностями 
защиты своих прав, создать организации по типу западных проф-
союзов, помогающих усилить позиции в переговорах с работода-
телями». Важно обеспечить средства и стимулы к тому, чтобы их 
голос был услышан [Wang L., Snell R.S., 2013, p. 179–180]. 

Вместе с тем нельзя не подчеркнуть значение нравственных 
императивов как фактора эффективного производства и управления. 
Совершенно ясно, что без соблюдения определенных норм эконо-
мического и трудового поведения, диктуемых общечеловеческой 
моралью и ценностными категориями, ориентированных на произ-
водство экономических благ и удовлетворение общественно зна-
чимых потребностей, никакое производство и управление просто 
невозможны. Более того, серьезные аналитики связывают затяжное 
неустойчивое экономическое состояние современного капитализма 
именно с кризисом морали и доверия [Явлинский Г.А., 2014]. 

Дело в том, что, по мнению исследователей, причины совре-
менного кризиса деловых и финансовых институтов, распростра-
нения мошенничества, отмывания денег и других форм неэтичного 



 102 

поведения в США, Европе и других регионах мира связаны с про-
валами в области КУ и КСО. Чтобы обеспечить устойчивые пока-
затели функционирования и роста, лидерам бизнеса необходимо 
сознавать социальную ответственность и учитывать интересы за-
нятых, т.е. найти эффективные способы реализации этических 
принципов при принятии решений. Ответ может быть найден в 
конфуцианской этике, а именно в вытекающих из нее принципах 
социальных обязательств и гармонических отношений. Их изуче-
ние и применение в сочетании с принципами КСО будет способст-
вовать гармонизации отношений, совершенствованию организаций 
и экономическому росту как на Востоке, так и на Западе. 

Значение конфуцианской этики определяется значением этики 
вообще для жизни общества, в том числе для его экономической 
деятельности. Соблюдение этических норм составляет основу че-
ловеческого поведения в социуме, в экономических отношениях, 
формирует доверие, обеспечивает возможность делового сотруд-
ничества, являясь необходимым дополнением, а может быть и ус-
ловием контрактных отношений. 

Моральные императивы типа конфуцианских могут служить 
своего рода компенсаторными механизмами там, где нет достаточ-
ного развития институтов свободы, права, защиты собственности 
и т.п., т.е. на определенных этапах истории. 

В любом случае это не означает возможности какого-либо 
переноса восточных элементов управления и взаимоотношений 
внутри производства в условия современной постиндустриальной 
экономики. Отдельные, а может быть и многие аспекты личностно-
ориентированного менеджмента и гуманизированного управления 
человеческими ресурсами, имеющие аналогии в рассматриваемом 
конфуцианском опыте, могут и должны практиковаться, но на со-
вершенно иной, современной основе. Впрочем, один серьезный 
урок несомненно остается актуальным: следование общечелове-
ческим этическим нормам, моральным ценностям, выработанным 
поколениями, отношения между людьми, в том числе на произ-
водстве, в хозяйственной деятельности, основанные на доверии, 
благожелательности, постоянном обучении, взаимной заботе и 
уважении, выгодны для всех участников. Большое значение, несо-
мненно, имеет апелляция к моральным ценностям, призыв к их 
сохранению и культивированию. «Человеческое общество, – на-
поминает Патрик Лоу, – может гордиться достижениями науки и 
технологии, но эти достижения, однако, могут стимулировать же-
лания и привести к безудержной погоне за материальными при-



 103

обретениями. Алчность чревата эрозией моральных ценностей, 
подменой и утерей духовных начал. В этом случае опорой и под-
держкой духовности могут стать конфуцианские, или традицион-
ные ценности» [Low K.C.P., 2013, p. 1]. 

*     *     * 

Какие выводы следуют из изложенного для сегодняшней  
хозяйственной и управленческой практики? Безусловно, философ-
ские учения, ставшие частью культурного капитала общества,  
играют немаловажную роль и в этой сфере. Подобно тому, как ан-
тичная и христианская философия стала элементом социокультур-
ной среды европейского общества, а значит и его хозяйственных 
отношений, так и конфуцианская этика послужила аналогичным 
фактором для экономик азиатских стран. 

Источник нравственности – в самой природе человека, а эти-
ческие системы, обладая локальными и историческими особенно-
стями, содержат общечеловеческие принципы поведения и взаимо-
отношения людей. Это относится едва ли не ко всем элементам, 
ценностям любой этической системы. Какая из них может пройти 
мимо значимости просвещения или гуманных, гармонических отно-
шений? История знает и зло, совершающееся под идейными знаме-
нами свободы и справедливости. Любая идеология, даже не содер-
жащая установок, противоположных гуманистическим ценностям, 
может быть использована для обоснования и оправдания тоталита-
ризма, жестокости и манипулирования общественным сознанием. 

Можно предположить, что эффект заложен не в особенных 
свойствах того или иного этического учения, а в садовнике, сеющем 
семена, и в почве, в которую они ложатся. Любая доктрина ока-
жется сборником благих пожеланий, если не находит последова-
тельных и искренних проводников в жизнь. 

Это положение имеет всеобщий характер, оно касается и 
протестантской этики, влияние которой на «дух капитализма» 
объясняется не только ее качествами, доказанными М. Вебером, но 
и восприимчивостью общественной среды, потребностью и готов-
ностью широких слоев общества, выходящего из средневекового 
состояния и стоящего на пороге Нового времени, к идеологиче-
ским новшествам, трансформирующим хозяйственную жизнь. 

Важно то, что конфуцианство оказалось достаточно жизне-
способным, чтобы оказать существенное влияние на многие циви-
лизации, прежде всего восточноазиатскую, стать важным элемен-



 104 

том культуры, и как свидетельствуют современные исследования, 
и сегодня воздействовать на хозяйственную деятельность, усло-
вия, в которой она протекает и методы регулирования отношений 
между людьми. 

Такое влияние связано также с поведением лиц, транслиру-
ющих идеологию (в том числе религиозную), их личным влиянием 
на «паству». Ибо важнейшее средство воспитания – это пример и 
доведение его до целевой аудитории. Сегодняшний интерес к кон-
фуцианскому наследию можно сравнить с всплеском интереса к 
японским особенностям промышленного менеджмента, связанного 
с японским экономическим чудом послевоенного периода. Этот 
интерес во многом обязан уникальному месту китайской эконо-
мики в мировой системе разделения труда и ее растущей роли в 
мировой экономической динамике. 

 
 

Список литературы 
 

1. Вебер М. Протестантская этика и дух капитализма. – М.: Бизнеском, 2013. – 323 с. 
2. Государство. Общество. Управление. Сб. статей. – М.: Альпина пабл., 2013. – 

511 с. 
3. Кант И. Трактаты и письма. – М.: Наука, 1980. – 712 с. 
4. Конфуций. – М.: Издат. дом Ш. Амонашвили; Мос. гор. пед. ун-т, 2002. – 175 с. 
5. Малявин В.В. Китайская цивилизация. – М.: Дизайн. Информация. Картография: 

Астрель: АСТ, 2001. – 631 с. 
6. Мильнер Б.З. Теория организации: Учебник. – М.: Инфра-М, 2008. – 864 с. 
7. Новая философская энциклопедия. – М.: Мысль, 2010. – Режим доступа: http:// 

iph.ras.ru/elib/1141.html 
8. Огурцов А.П. Власть: от метафор – к нейтральному языку описания // Госу-

дарство. Общество. Управление: Сб. статей. – М.: Альпина пабл., 2013 – 
С. 103–124. 

9. Пивоваров Ю.С. Русское настоящее и советское прошлое. – М.; СПб.: Центр 
гуманитарных инициатив, Университетская книга, 2014. – 336 с. 

10. Соловьев Э.Ю. Государство, гражданский правовой порядок и права человека 
в глобально-историческом проекте Канта // Государство. Общество. Управление: 
Сб. статей. – М.: Альпина пабл., 2013 – С. 75–101. 

11. Солопова М.А. Гражданин, государство и общество в античной философии // 
Государство. Общество. Управление: Сб. статей. – М.: Альпина пабл., 2013. – 
С. 55–73. 

12. Философская энциклопедия. – Режим доступа: http://dic.academic.ru/contents.nsf/ 
enc_philosophy/ 



 105

13. Хэмел Г., Брин Б. Будущее менеджмента. – СПб.: BestBusinessBooks, 2013. – 
267 с. 

14. Цырендоржиева Д.Ш., Ричинова Т.М. Роль духовно-нравственных ценностей 
в жизнедеятельности современного китайского общества. // Вестн. Бурят. гос. 
ун-та. Выпуск 6 а. Философия, Социол., Полит., Культур. – Улан-Удэ, 2012. – 
С. 70–77. 

15. Явлинский Г.А. Рецессия капитализма – скрытые причины. Realeconomik. – М.: 
Изд. дом Высш. шк. экономики, 2014. – 184 с. 

16. Bloomfield S. Theory and practice of corporate governance: An integrated approach. – 
Cambridge etc.: Cambridge univ. press, 2013. – XVIII, 421 p. 

17. Chan A.Ch.K., Young A. Confucian principles of governance: Paternalistic order 
and relational obligations without legal rules // Social Science Electronic Publishing. – 
January 17, 2012. – Mode of access: http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_ 
id=1986716 

18. Chan A., Young A. Chinese corporate governance regime from a historical-cultural 
perspective: Rethinking Confucian system of governance // Social science electronic 
publishing. – 03.11.2012. – Mode of access: http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm? 
abstract_id=2156300 

19. Cheng T. Confucian ideology and business administration // Chinese culture and 
industrial management. – River Edge (NJ): World scientific publ., 1998. – P. 187–192. 

20. Confucian values and the implications for international HRD / Wang J., Wang G., 
Ruona W.E.A., Rojewski J.W. // Human resource development international. – L., 
2005. – Vol. 8, N 3. – P. 311–326. 

21. Corporate social responsibility: Meeting the expectations. / The World Business 
Council for Sustainable Development. – 2000. – Mode of access: http://www. 
wbcsd.org/DocRoot/RGk80049q8ErwmWXIwtF/CSRmeeting.pdf 

22. Hofstede G. Cultures and organizations: Software for the mind. – N.Y.: McGraw-Hill, 
1997. – 279 p. 

23. Hofstede G., Bond M.H. The Confucius connection: From cultural roots to economic 
growth // Organizational dynamics – N.Y., 1988. – Vol. 16, N 3. – P. 5–21. 

24. Hout T., Michael D. A Chinese approach to management // Harvard business rev. – 
Boston, 2014. – Vol. 92, N 9. – Mode of access: http://hbr.org/2014/09/a-chinese-
approach-to-management/ar/ 

25. Li J., Madsen J. Chinese workers' work ethic in reformed state-owned enterprises: 
implications for HRD // Human Resource Development International, 2009. – Vol. 12, 
N 2. – P. 171–188. – Mode of access: http://dx.doi.org/10.1080/13678860902764100 

26. Low P.K.Ch., Ang S.L. Confucian Ethics, Governance and Corporate Social Re-
sponsibility // International J. of Business and Management. – 2013. – Vol. 8, N 4. – 
P. 30–43. – Mode of access: http://dx.doi.org/l 0.5539/ijbm.v8 n4 p30 

27. Low K.C.P., Ang S.L. Management, Confucian way // Educational research. – 2013. – 
Vol. 4, N 2. – P. 82–90. – Mode of access: http://ssm.com/abstract=2233163 



 106 

28. Low K.C.P. Confucian leadership, the way // Business j. for entrepreneurs. – 2013. – 
Vol. 2013, N 1. – P. 1–11. – Mode of access: http://ssrn.com/abstract=2237767 

29. Low K.C.P., Ang S.L. Leaders who care, the Confucian perspective // Intern. J. of 
business and social research. – Maryland, 2012. – Vol. 2, N 3. – P. 99–108. 

30. Low K.C.P., Ang S.L. Confucian leadership and corporate social responsibility (CSR), 
the way forward // Asian j. of business research. – 2012. – Vol. 2, N 1. – P. 85–108. – 
Mode of access: http://ssrn.com/abstract=2097694 

31. Rarick Ch.A. Confucius on management: Understanding Chinese cultural values 
and managerial practices // J. of international management studies. – 2007, N 8. – 
Mode of access: http://www.jimsjournal.org/3%20Charles.pdf 

32. Rarick Ch.A. Histоrical antecedents of Chinese business ethics // J. of management 
research. – 2009. – Vol. 1, N 1. – Mode of asccess: http://www.macrothink.org/ 
journal/index.php/jmr/article/viewFile/34/3 

33. Rarick Ch.A. The philosophical influence of the Sage Kings of High Antiquity, Lao 
Tzu, Sun Tzu, and Confucius on Chinese management thought // Social Science 
Electronic Publishing. – March 26, 2008. – Mode of access: http://papers.ssrn.com/ 
sol3/papers.cfm?abstract_id=1112139 

34. Romar E. Managerial harmony: The Confucian ethics of Peter F. Drucker // J. of 
business ethics. – 2004. – Vol. 51, N 2. – P. 199–210. 

35. Tand J., Ward A. The changing face of Chinese management. – L.: Routledge, 
2003. – Mode of access: http://www.crcnetbase.com/doi/pdfplusdirect/10.4324/ 
9780203361559.fmatt 

36. Wang L., Snell R.S. A case study of ethical issue at Gucci in Shenzhen, China // 
Asian j. of business ethics. – Hong Kong, 2013. – N 2. – P. 173–183. 

37. Wong K.C. Chinese culture and leadership // International j. of leadership in education: 
Theory and practice. – L, 2001. – Vol. 4, N 4. – Mode of access: http://dx.doi.org/ 
10.1080/13603120110077990 

38. Young A. Retracing the roots and ideals of Confucian principles of governance: 
The art of regulating governance without legal rules in Chinese societies (Working 
paper). – 2011. – Mode of access: http://eprints.qut.edu.au/40091/1/40091.pdf 

39. Zhang Y. The corporate social responsibility in China – The China’s corporate social 
responsibility policy. – MSc in Finance & International Business / Aarhus School 
of Business. – 2007. – 96 p. – Mode of access: http://pure.au.dk/portal/files/ 
2576/thesis.pdf 

40. Zheng Z. Sincerity, trustworthiness, law-abidance and corporate social responsibility // 
Intern. management rev. – Wiesbaden, 2007. – Vol. 3, N 1. – P. 82–93. 


